
  
  
  
  

  
  
  
  
  
  

  

  

 
  السيد العلامة

  

   
  وأبقاه حفظه االله

  

  

@



  

  

  :صف وتحقيق وإخراج

@ 

)٥٣١٥٨٠( 

  

  

  

  الطبعة الثانية

  هـ١٤٣٦

 

 

  جميع الحقوق محفوظة لمكتبة أهل البيت (ع) 

  



   ٣        مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)

6  
  (ع) البيت أهل مكتبة مقدمة

  مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)

  

الحمد الله رب العالمين، وصلى االله على سيدنا محمد وعـلى أهـل بيتـه الطيبـين 

  الطاهرين.

  وبعد:

ـا﴿ فاسـتجابة لقــول االله ســبحانه وتعــالى:
َ
ه
ē
Ȭ
َ
Ɇا

َ
ِ  ي

Ē
ȥِ وا

ُ
جِيب

َ
ــت

ْ
ــوا اس

ُ
ن
َ
 ءَام

َ
يِــن

Ē
Ȇا

 
ْ
م

ُ
Ȳِيي

ْ ُ
ĵ ا

َ
 Ɏمِ

ْ
م

ُ
ȱ

َ
Ȁ

َ
ا د

َ
ولِ إذِ

ُ
س

Ē
 ، ولقوله تعالى: ﴿]٢٤[الأنفѧال:﴾ وɎَلِر

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِـن

ْ
ن

ُ
Ȳَ

ْ
ǻَو

 
ُ
ـم

ُ
 ه

َ
ـِك

َ
ǿو

ُ
ـرِ وأَ

َ
ك

ْ
ن
ُ
م
ْ
Ɏـنِ ا

َ
 ع

َ
ن

ْ
ـو

َ
ه
ْ
ن
َ
ɋَرُوفِ و

ْ
ع

َ
م
ْ
Ɏبـِا 

َ
رُون

ُ
ɏ
ْ
ـأ

َ
ɋَو ِ

ْ
Ʒـ

َ ْ
łا 

َ
Ƥِإ 

َ
ون

ُ
ع

ْ
ـد

َ
 ي

ٌ
ة

Ē
م
ُ
أ

 
ْ
ف

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
ون

ُ
 ، ولقوله تعالى:﴿]١٠٤[آل عمѧران:﴾، لحِ

َ
ة
Ē
د
َ
ـو

َ
م
ْ
Ɏا 

Ē
راً إلاِ

ْ
ج

َ
هِ أ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ل
َ
أ
ْ
س

َ
 أ

َ
 لا

ْ
ل

ُ
ق

 
َ

Ȍ
ْ
ر

ُ
ق
ْ
 ، ولقوله تعالى: ﴿]٢٣[الشѧورى:﴾ Ɨِ ال

َ
س

ْ
ج

ĕ
 اɎـر

ُ
م

ُ
Ȳ

ْ
ـن

َ
ȭ 

َ
هبِ

ْ
 Ǿِـُذ

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
م

Ē
ȫِإ

هِـƷاً
ْ

ط
َ
ȩ 

ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
ط

ُ
ɋَتِ و

ْ
يَ

ْ
Ǻا 

َ
ل

ْ
ه

َ
 ﴿، ولقولـه تعـالى: ]٣٣[الأحѧزاب:﴾ أ

ُ Ē
ȥا 

ُ
ـم

ُ
ȲēǾَِإنمـا و

 
ْ
ـــم

ُ
 وهَ

َ
ة

َ
Ǔ

Ē
ـــز Ɏا 

َ
ـــون

ُ
ت
ْ
ؤ

ُ
ɋَو 

َ
ة

َ
ـــلا

Ē
 اɎص

َ
ـــون

ُ
قِيم

ُ
 ي

َ
ـــن يِ

Ē
Ȇـــوا ا

ُ
ن
َ
 ءَام

َ
ـــن يِ

Ē
Ȇَوا 

ُ ُ
Ȅـــو

ُ
س

َ
وَر

 
َ
ون

ُ
اكعِ

َ
  .]٥٥:[المائدة﴾ر

:((إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من ÷ولقول رسول االله 

بعدي أبداً كتاب اللّه وعترتي أهل بيتي، إن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يفترقا 

: ((أهل بيتي فيكم كسفينة نوح، من ÷حتى يردا عليّ الحوض))، ولقوله 

((أهل بيتي أمان : ÷ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق وهوى))، ولقوله 

من سرهّ أن ((: ÷لأهل الأرض كما أن النجوم أمان لأهل السماء))، ولقوله 

يحيا حياتي؛ ويموت مماتي؛ ويسكن جنة عدن التي وعدني ربي؛ فليتول علياً 

وذريته من بعدي؛ وليتولّ وليه؛ وليقتد بأهل بيتي؛ فإنهم عترتي؛ خُلقوا من 

 وفاطمة، بأنهم علي، ÷وقد بينّ  - الخبر ))طينتي؛ ورُزقوا فهمي وعلمي

 وقال:  ÷وذريّتهما عليهم السلام، عندما جلَّلهم  والحسين والحسن
ٍ
بكساء

  .- ((اللّهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً)) 



 مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)        ٤

  كان تأسيس مكتبة أهل البيت(ع). استجابةً لذلك كلّه

ففي هذه المرحلة الحرجة من التاريخ؛ التي يتلقّى فيها مذهب أهل البيت(ع) 

ممُثلاً في الزيدية، أنواعَ الهجمات الشرسة، رأينا المساهمة في نشر مذهب أهل 

البيت المطهرين صلوات االله عليهم عَبرْ نشرَِْ ما خلّفه أئمتهم الأطهار عليهم 

وشيعتهم الأبرار رضي االله عنهم، وما ذلك إلا لثقَِتنِا وقناعتنا بأن العقائد  السلام

التي حملها أهل البيت(ع) هي مراد االله تعالى في أرضه، ودينه القويم، وصراطه 

المستقيم، وهي تُعبرِّ عن نفسها عبر موافقتها للفطرة البشرية السليمة، ولما ورد 

  .÷ في كتاب االله عزّ وجل وسنة نبيهّ

واستجابةً من أهل البيت صلوات االله عليهم لأوامر االله تعالى، وشفقة منهم 

، كان منهم تعميدُ هذه العقائد وترسيخها بدمائهم الزكيةّ ÷بأمة جدّهم 

الطاهرة على مرور الأزمان، وفي كلّ مكان، ومن تأمّل التاريخ وجَدَهم قد 

تها، ثائرين على العقائد ضحّوا بكل غالٍ ونفيس في سبيل الدفاع عنها وتثبي

امة، منادين بالتوحيد والعدالة، توحيد االله عز وجل وتنزيهه سبحانه وتعالى،  الهدَّ

  والإيمان بصدق وعده ووعيده، والرضا بخيرته من خَلْقِه.

ولأن مذهبهم صلوات االله عليهم دينُ االله تعالى وشرعه، ومرادُ رسول االله 

الله الأرض ومنْ عليها، وما ذلك إلا وإرْثُه، فهو باقٍ إلى أن يرث ا ÷

: ((إن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يفترقا حتى ÷مصداق قول رسول االله 

  يردا عليّ الحوض)).

قال والدنا الإمام الحجّة/ مجدالدين بن محمد المؤيدي(ع): (واعلم أن االله جلّ 

وسبيلاً واحداً، وطريقاً جلاله لم يرتضِ لعباده إلا ديناً قويماً، وصراطاً مستقيماً، 

وا قاسطاً، وكفى بقوله عزّ وجل: ﴿
ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
 ت

َ
 وَلا

ُ
وه

ُ
بعِ

Ē
ات

َ
ا ف

ً
قِيم

َ
ت

ْ
س

ُ
ɏ ƌَِاǱِ ا

َ
ذ

َ
 ه

Ē
ن

َ
وأَ

 
َ
ون

ُ
ق
Ē
ت
َ
ȩ 

ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
ل
َ
ع
َ
 بهِِ ل

ْ
م

ُ
ȱا

Ē
 وصَ

ْ
م

ُ
Ȳِل

َ
ɀيِلهِِ ذ

َ
 س

ْ
ن

َ
ȭ 

ْ
م

ُ
Ȳِب 

َ
ق

Ē
ر

َ
ف
َ
ت
َ
ȯ 

َ
ل

ُ
ب

ē
  .]١٥٣[الأنعام:﴾ اɎس

تِ ﴿ون تابعاً للأهواء: وقد علمتَ أن دين االله لا يك
َ
د

َ
س

َ
ف
َ
 ل

ْ
م

ُ
اءَه

َ
و

ْ
ه

َ
 أ

ē
قَ

ْ
Łا 

َ
ع

َ
ب
Ē
ȩوِ ا

َ
Ɏَو

 
ُ

ض
ْ
ر
َ ْ
 واَلأ

ُ
ات

َ
و

َ
م

Ē
 ﴿، ]٧١[المؤمنون: ﴾اɎس

ُ
ل

َ
لا

Ē
 اɎض

Ē
 إلاِ

ĕ
قَ

ْ
Łا 

َ
د

ْ
ع

َ
Ȩ ا

َ
اذ

َ
م

َ
ȯ﴾ :٣٢[یونس[ ،



   ٥        مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)

﴿ 
ُ Ē
ȥبهِِ ا 

ْ
ن

َ
ذ
ْ
أ
َ
 ي

ْ
م
َ
Ɏ ا

َ
ينِ م

ĕ
ȅا 

َ
 منِ

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ وا

ُ
َع َ

Ǫ ﴾:٢١[الشورى[.  

 بقوله عز وجل: ﴿ ÷وقد خاطبَ سيدّ رسله 
ْ
ن

َ
 وَم

َ
ت

ْ
ɏرِ

ُ
ا أ

َ
م

َ
 ك

ْ
قِم

َ
ت

ْ
اس

َ
ف

)Ʒٌِص
َ
 ب

َ
ون

ُ
ل
َ
م

ْ
ع

َ
ȩ ا

َ
 بمِ

ُ
ه
Ē
ا إنِ

ْ
و

َ
غ

ْ
ط

َ
ȩ 

َ
 وَلا

َ
ك

َ
ع

َ
 م

َ
اب

َ
وا ١١٢ت

ُ
م
َ
ل

َ
 ظ

َ
يِن

Ē
Ȇا 

َ
Ƥِوا إ

ُ
ن
َ
ك

ْ
ر
َ
 ت

َ
)وَلا

 
Ē
م

ُ
Ȫ َاَءǾِ

ْ
و

َ
 أ

ْ
ِ منِ

Ē
ȥونِ ا

ُ
 د

ْ
 منِ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ا ل

َ
 وَم

ُ
ار

Ē
ǽا 

ُ
م

ُ
Ȳ

Ē
س

َ
م
َ
ت
َ
ȯ )

َ
ون ُ َ

ǵ
ْ
ن
ُ
ȩ 

َ
مع  [ھود]،﴾ )١١٣لا

ومن معه من أهل بدر، فتدّبر واعتبر إن كنتَ من ذوي الاعتبار، فإذا  ÷أنه 

أحطتَ علماً بذلك، وعقلتَ عن االله وعن رسوله ما ألزمك في تلك المسالك، 

علمتَ أنه يتحتّم عليك عرفانُ الحق واتباعه، وموالاة أهله، والكون معهم، 

ا ا﴿
َ
ه
ē
Ȭ
َ
Ɇا

َ
 ي

َ
ǐِȰِاد

Ē
 اɎص

َ
ع

َ
وا م

ُ
ون

ُ
Ƞَو 

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق

Ē
ȩوا ا

ُ
ن
َ
 ءَام

َ
يِن

Ē
Ȇ﴾ :ومفارقةُ الباطل ]١١٩[التوبة ،

 وأتباعه، ومباينتهم ﴿
ْ
م

ُ
ه
ْ
 مِن

ُ
ه
Ē
إنِ

َ
 ف

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 منِ

ْ
م

ُ
ه
Ē
Ɏ
َ
و
َ
ت
َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
ا ، ﴿]٥١[المائدة:﴾ وَم

ً
م

ْ
و
َ
 ق

ُ
دِ

َ
ġ 

َ
لا

 
َ
 م

َ
ون

ē
اد

َ
و
ُ
خِرِ ي

ْ
مِ الآ

ْ
وَ

ْ
Ǿَوا ِ

Ē
ȥِبا 

َ
ون

ُ
منِ

ْ
ؤ
ُ
 ي

ْ
م

ُ
اءَه

َ
ن
ْ
Ȩ
َ
 أ

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
اءَه

َ
وا ءَاب

ُ
ن

َ
Ǔ 

ْ
و
َ
Ɏَو 

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
 وَر

َ Ē
ȥا 

Ē
اد

َ
 ح

ْ
ن

 
ْ
م

ُ
ه
َ
ȩƷَِش

َ
 ع

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه
َ
ȫا

َ
و

ْ
 إخِ

ْ
و

َ
ي ، ﴿]٢٢[المجادلة: ﴾أ

ĕ
و

ُ
د

َ
وا ع

ُ
خِذ

Ē
ت
َ
ȩ 

َ
وا لا

ُ
ن
َ
 ءَام

َ
يِن

Ē
Ȇا ا

َ
ه
ē
Ȭ
َ
Ɇا

َ
ي

ةِ 
Ē
د
َ
و

َ
م
ْ
Ɏِبا 

ْ
هْمِ

َ
Ǿِإ 

َ
ون

ُ
ق
ْ
ل
ُ
Ǿِاَءَ ت

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ȱ

Ē
و

ُ
د

َ
، في آيات تتُلىْ، وأخبار تملىَُْ، ولن ]١ممتحنة:[ال﴾ وعَ

تتمكن من معرفة الحق وأهله إلا بالاعتماد على حجج االله الواضحة، وبراهينه البينّة 

اللائحة، التي هدى الخلق بها إلى الحق، غير معرّج على هوى، ولا ملتفت إلى جدال ولا 

 مراء، ولا مبال بمذهب، ولا محام عن منصب، ﴿
َ
ه
ē
Ȭ
َ
Ɇا

َ
 ي

َ
ǐِام

Ē
و
َ
وا ق

ُ
ون

ُ
وا ك

ُ
ن
َ
 ءَام

َ
يِن

Ē
Ȇا ا

 
َ
ǐِɊَر

ْ
ق
َ ْ
نِ واَلأ

ْ
ي َȅِا

َ
و
ْ
Ɏوِ ا

َ
 أ

ْ
م

ُ
Ȳِس

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
 أ

َ َ
Ȃ 

ْ
و
َ
Ɏَو ِ

Ē
ȥِ َاء

َ
د

َ
ه

ُ
طِ ش

ْ
قِس

ْ
   .)١(]١٣٥[النساء: ﴾)باِل

  وقد صَدَرَ بحمد االله تعالى عن مكتبة أهل البيت(ع):

هـ، مذيّلاً بالتعليق ٦١٤تأليف/ الإمام الحجة عبداالله بن حمزة(ع)  ،الشافي-١

الوافي في تخريج أحاديث الشافي، تأليف السيد العلامة نجم العترة الطاهرة/ 

  هـ.١٣٨٨الحسن بن الحسين بن محمد رحمه االله تعالى

قاضي مَطْلَعُ البُدُوْرِ وَمجَْمَعُ البحُُوْرِ في تراجم رجال الزيدية، تأليف/ ال-٢

العلامة المؤرّخ شهاب الدين أحمد بن صالح بن أبي الرجال رحمه االله تعالى، 

  هـ.١٠٩٢- هـ ١٠٢٩

ديوان الإمام المنصور باالله  -مَطَاْلعُِ الأنَوَْاْرِ وَمَشَاْرُقُ الشّمُوْسِ وَالأَقْمَاْرِ -٣

                                                             
– 



 مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)        ٦

  هـ.٦١٤ - عبداالله بن حمزة(ع) 

 ـ٣٧٦اسم العياني(ع) مجموع كتب ورسائل الإمام المهدي الحسين بن الق- ٤   هـ.٤٠٤ - ه

في تَفْصِيْلِ مَناَقِبِ العِترَْةِ الأَطْهَاْرِ، شرح القصيدة التي نظمها  محََاسِن الأَزْهَارِ -٥

الإمام المنصور باالله عبداالله بن حمزة(ع)، تأليف/ الفقيه العلامة الشهيد حميد 

  هـ.٦٥٢ -بن أحمد المحليّ الهمداني الوادعي رحمه االله تعالى 

مجموع السيد حميدان، تأليف/ السيد العالم نور الدين أبي عبداالله حميدان بن  - ٦

  يحيى بن حميدان القاسمي الحسني رضي االله تعالى عنه.

السفينة المنجية في مستخلص المرفوع من الأدعية، تأليف/ الإمام أحمد بن -٧

  هـ.١٢٦٩ت  - هاشم(ع) 

 لوامع الأنوار في جوامع العلوم والآثار وتراجم أولي العلم والأنظار، تأليف/ - ٨

  هـ.١٤٢٨ هـ١٣٣٢ن منصور المؤيدي(ع) مجدالدين بن محمد ب الإمام الحجة/

تأليف/  مجموع كتب ورسائل الإمام الأعظم أمير المؤمنين زيد بن علي(ع)، - ٩

  هـ.١٢٢ - هـ ٧٥طالب(ع)  الإمام الأعظم زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي

ة عبداالله بن شرح الرسالة الناصحة بالأدلة الواضحة، تأليف/ الإمام الحج-١٠

  هـ.٦١٤ت  -حمزة(ع) 

الإمام الحجة عبداالله بن /في أصول الفقه، تأليف ختيارصفوة الا-١١

  هـ.٦١٤ت حمزة(ع)

المختار من صحيح الأحاديث والآثار من كتب الأئمة الأطهار وشيعتهم  -١٢

الأخيار، لمُِخْتصرَِِهِ/ السيّد العلامة محمد بن يحيى بن الحسين بن محمد حفظه 

االله تعالى، اختصره من الصحيح المختار للسيد العلامة/ محمد بن حسن 

  العجري رحمه االله تعالى.

ة الطاهرين، تأليف/ السيد الإمام الهادي بن إبراهيم هداية الراغبين إلى مذهب العتر- ١٣

  هـ.٨٢٢ت - الوزير(ع) 

الإفادة في تاريخ الأئمة السادة، تأليف/ الإمام أبي طالب يحيى بن الحسين -١٤

  هـ. ٤٢٤ -الهاروني(ع) 

على مذهب الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين بن القاسم بن إبراهيم  -المنير -١٥

لام   ف/ أحمد بن موسى الطبري رضي االله عنه.تألي عَلَيْهما السَّ

نهاية التنويه في إزهاق التمويه، تأليف السيد الإمام/ الهادي بن إبراهيم  -١٦



   ٧        مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)

  هـ.٨٢٢ - الوزير(ع) 

تنبيه الغافلين عن فضائل الطالبيين، تأليف/ الحاكم الجشمي المحسن بن محمد  - ١٧

  هـ.٤٩٤ - بن كرامة رحمه االله تعالى 

عيون المختار من فنون الأشعار والآثار، تأليف الإمام الحجة/ مجدالدين  -١٨

  هـ.١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢بن محمد بن منصور المؤيدي(ع) 

(ع) وأخيه إدريس بن عبداالله(ع)، -١٩ أخبار فخ وخبر يحيى بن عبداالله 

  تأليف/ أحمد بن سهل الرازي رحمه االله تعالى.

ل الرسول القاسم بن إبراهيم الوافد على العالمِ، تأليف/ الإمام نجم آ-٢٠

  هـ. ٢٤٦ -الرسي(ع) 

  الهجرة والوصية، تأليف/ الإمام محمد بن القاسم بن إبراهيم الرسي(ع). - ٢١

الجامعة المهمة في أسانيد كتب الأئمة، تأليف/الإمام الحجة مجدالدين بن -٢٢

  هـ.١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢محمد بن منصور المؤيدي(ع) 

الإخلال به لكلّ مكلف من العبيد، تأليف/ القاضي المختصر المفيد فيما لا يجوز - ٢٣

  هـ.١٢٨٢العلامة أحمد بن إسماعيل العلفي رضي االله عنه ت 

  خمسون خطبة للجمع والأعياد.-٢٤

رسالة الثبات فيما على البنين والبنات، تأليف/ الإمام الحجة عبداالله بن -٢٥

  هـ.٦١٤حمزة(ع) ت

بديع والتضليل، تأليف/ الرسالة الصادعة بالدليل في الرد على صاحب الت- ٢٦

  هـ.١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢الإمام الحجة/ مجدالدين بن محمد بن منصور المؤيدي(ع) 

إيضاح الدلالة في تحقيق أحكام العدالة، تأليف/ الإمام الحجة مجدالدين -٢٧

  هـ.١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢بن محمد بن منصور المؤيدي(ع) 

دالدين بن الحجج المنيرة على الأصول الخطيرة، تأليف/الإمام الحجة مج-٢٨

  .هـ١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢محمد بن منصور المؤيدي(ع) 

  هـ.١٣٤٣النور الساطع، تأليف/ الإمام الهادي الحسن بن يحيى القاسمي(ع) - ٢٩

سبيل الرشاد إلى معرفة ربّ العباد، تأليف/ السيد العلامة محمد بن الحسن -٣٠

  هـ.١٠٧٩ - هـ ١٠١٠بن الإمام القاسم بن محمد(ع)

ويليه/ الجواب  - لتباس عن مسائل الإفريقي إلياس كاشف للاالجواب ال-٣١



 مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)        ٨

الراقي على مسائل العراقي، تأليف/ السيد العلامة الحسين بن يحيى بن 

  الحسين بن محمد حفظه االله تعالى.

 ـ٢٤٥الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين(ع)أصول الدين، تأليف/- ٣٢   هـ.٢٩٨ - ه

أليف/ القاضي العلامة عبداالله بن الرسالة البديعة المعلنة بفضائل الشيعة، ت-٣٣

  هـ.٦٦٧ -زيد العنسي رحمه االله تعالى 

العقد الثمين في معرفة رب العالمين، تأليف الأمير الحسين بن بدرالدين -٣٤

  هـ.٦٦٣محمد بن أحمد(ع) 

الكامل المنير في إثبات ولاية أمير المؤمنين(ع). تأليف الإمام القاسم بن -٣٥

  هـ.٢٤٦إبراهيم الرسي (ع) 

بُ التَّحْرِيْرِ، تأليف/ الإمام الناطق بالحق أبي طالب يحيى بن الحسين كتا- ٣٦

  هـ.٤٢٤ - الهاروني(ع) 

  هـ.١٣١٩مجموع فتاوى الإمام المهدي محمد بن القاسم الحسيني(ع) -٣٧

القول السديد شرح منظومة هداية الرشيد، تأليف/ السيد العلامة الحسين -٣٨

  تعالى.بن يحيى بن الحسين بن محمد حفظه االله 

قصد السبيل إلى معرفة الجليل، تأليف السيد العلامة/ محمد بن عبداالله -٣٩

  عوض حفظه االله تعالى.

نظرات في ملامح المذهب الزيدي وخصائصه، تأليف السيد العلامة/ -٤٠

  محمد بن عبداالله عوض حفظه االله تعالى.

معارج المتقين من أدعية سيد المرسلين، جمعه السيد العلامة/ محمد بن -٤١

  عبداالله عوض حفظه االله تعالى.

ات وأقوال وفوائد الإمام الحجة/ اختيارات المؤيَّدية، من فتاوى وختيارالا-٤٢

  هـ).١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢مجد الدين بن محمد بن منصور المؤيدي(ع)، (

من ثمارِ العِلْمِ والحكمة (فتاوى وفوائد)، تأليف السيد العلامة/ محمد بن -٤٣

  عبداالله عوض حفظه االله تعالى.

تأليف الإمام الحجة/مجدالدين بن ، حف الفاطمية شرح الزلف الإماميةالت-٤٤

  هـ.١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢محمد المؤيدي(ع) 

م والجَهْرِ ببسم االله الرحمن الرحيم، وإثبات -٤٥ فع والضَّ المنهج الأقوم في الرَّ



   ٩        مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)

، عَمُّ الأَ حيَّ عَلىَ خَيرِْ الْعَمَلِ في التأذين، وغير ذلك من الفوائد التي بها النَّفْعُ 

  تأليف/ الإمام الحجة/ مجد الدين بن محمد بن منصور المؤيدي(ع).

 الأساس لعقائد الأكياس، تأليف/الإمام القاسم بن محمد (ع).-٤٦

التحف الفاطمية شرح الزلف الإمامية. تأليف الإمام الحجة/مجدالدين بن -٤٧

 هـ. ١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢محمد المؤيدي(ع) 

الملاهي. تأليف الإمام الحجة/مجدالدين البلاغ الناهي عن الغناء وآلات -٤٨

  هـ.١٤٢٨ - هـ ١٣٣٢بن محمد المؤيدي(ع) 

كما شاركت مكتبة أهل البيت(ع) بالتعاون مع مؤسسة الإمام زيد بـن عـلي(ع) 

  الثقافية في إخراج:

مجموع رسائل الإمام الهادي(ع)، تأليف/ الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين بن - ٤٩

  هـ.٢٩٨ - هـ ٢٤٥ع) القاسم بن إبراهيم(

العقد الثمين في تبيين أحكام الأئمة الهادين، تأليف/ الإمام الحجة عبداالله -٥٠

  هـ.٦١٤(ع) ة بن حمز

هـ، والتتمّة ٣٥٣- المصابيح وتتمتهّ، تأليف/ السيد الإمام أبي العباس الحسني(ع)- ٥١

  لعلي بن بلال رضي االله عنه.

.ـ١٣١٩- القاسم الحسيني(ع) الموعظة الحسنة، تأليف/ الإمام المهدي محمد بن - ٥٢   ه

  ومع مكتبة التراث الإسلامي:

البدور المضيئة جوابات الأسئلة الضحيانية، تأليف/ الإمام المهدي محمد بن - ٥٣

  هـ.١٣١٩ - القاسم الحسيني(ع) 

  وبالتعاون مع مركز بدر العلمي والثقافي:

دي(ع) تأليف الإمام الحجة/مجدالدين بن محمد المؤيديوان الحكمة والإيمان.  -٥٤

  هـ.١٤٢٨ -هـ ١٣٣٢

وهناك الكثير الطيّب في طريقه للخروج إلى النور إن شـاء االله تعـالى، نسـأل االله 



 مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)        ١٠

  تعالى الإعانة والتوفيق.

ونتقدّم في هذه العجالة بالشكر الجزيل لكلّ من ساهم في إخراج هذا العمل الجليـل إلى 

نـات، وأن يجـزل لهـم يكتب ذلك للجميـع في  نسأل االله أن - وهم كُثرُ- النور  ميـزان الحس

  والمثوبة.   الأجر

وختاماً نتشرفُّ بإهداء هذا العمل المتواضع إلى روح مولانا الإمام الحجـة/ 

باعثِ  -سلام االله تعالى عليه ورضوانه-مجدالدين بن محمد بن منصور المؤيدي 

كنوز أهل البيت(ع) ومفاخرهم، وصاحب الفضل في نشر تراث أهل البيت(ع) 

  تهم الأبرار رضي االله عنهم.وشيع

وأدعو االله تعالى بما دعا به(ع) فأقول: اللهم صلِّ على محمد وآله، وأتمم علينا نعمتـك 

في الدارَيْن، واكتب لنا رحمتك التي تكتبها لعبادك المتقين؛ اللهم علّمنا ما ينفعنا، وانفعنا 

َ بما علّمتنا، واجعلنا هداة مهـتدين؛ ﴿
َ

ǽ 
ْ
فرِ

ْ
ا اغ

َ
ن
Ē
Ɋ
َ
ـانِ ر

َ
يم ِ

ْ
ا باِلإ

َ
ون

ُ
ق
َ
ـب

َ
 س

َ
يِن

Ē
Ȇا ا

َ
اننِ

َ
و

ْ
ا وَلإِخِ

 
ٌ
حِيم

َ
 ر

ٌ
ءُوف

َ
 ر

َ
ك

Ē
ا إنِ

َ
ن
Ē
Ɋ
َ
وا ر

ُ
ن
َ
 ءَام

َ
ِين

Ē
ȈِɎ 

ď
ا غِلا

َ
وɊنِ

ُ
ل
ُ
 Ɨِ ق

ْ
ل

َ
ع
ْ َ
ġ 

َ
نرجـوا  [الحشѧر]،)﴾ ١٠(وَلا

االله التوفيق إلى أقوم طريق بفضله وكرمـه، وااللهَ أسـأل أن يصـلح العمـل ليكـون مـن 

وأن يتداركنا برحمته يوم القيام، وأن يختم لنـا ولكافـة المـؤمنين بحسـن السعي المتقبلّ، 

 الختام، إنه ولي الإجابة، وإليه منتهى الأمل والإصابة، ﴿
َ

ـك
َ
ت
َ
م

ْ
رَ نعِ

ُ
ك

ْ
ش

َ
 أ

ْ
ن

َ
ũِ أ

ْ
زعِ

ْ
و

َ
 أ

ĕ
ب

َ
ر

 ƥِ 
ْ
لحِ

ْ
ص

َ
 وأَ

ُ
اه

َ
ض

ْ
ر
َ
اŁِاً ت

َ
 ص

َ
ل

َ
م

ْ
ȭ

َ
 أ

ْ
ن

َ
 وأَ

Ē
 واȅََِي

َ َ
Ȃَو Ē

َ َ
ɲ 

َ
ت

ْ
م

َ
ع

ْ
ȫ
َ
ŧِ أ

Ē
 ال

ُ
ـت

ْ
ب
ُ
ȩ 

ĕ
Śِإ ŧِـ

Ē
ɋ
ĕ
ر

ُ
 Ɨِ ذ

 
َ
ǐِِلم

ْ
س

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
 منِ

ĕ
Śِɉَو 

َ
كْ

َ
Ǿِ١٥[الأحقاف:﴾ إ.[  

  وصلى االله على سيدّنا محمد وعلى أهل بيته الطيبين الطاهرين.

    مدير المكتبة/                                               

 إبراهيم بن مجدالدين بن محمد المؤيدي

 

 



   ١١        تقديــم

  تقديــم

6  
لطيبين الحمد الله رب العالمين وصلى االله وسلم على نبينا محمد وعلى أهل بيته ا

) عرضنا فيه معارف التوحيد والعدل قصد السبيل(الطاهرين وبعد فهذا كتاب 

وما يلحق بذلك، وتعرضنا في كل مسألة تقريباً لذكر المذاهب المشهورة وأهم 

  الأدلة التي تستند إليها.

وشيدنا أركان المذهب الصحيح الذي عليه أئمة الزيدية، وناقشنا بلسانهم 

  شطحات المعتزلة والمجبرة وغيرهم، وقوضنا الشبه التي بنوا عليها.

وقد سلكنا في ذلك أوضح الطرق الفكرية وأجلاها عند الفطرة سلوكاً يستريح 

نبنا الطرق المعقدة التي لا يكاد يستسيغها الفكر له الفكر، وتطمئن إليه الفطرة، وتج

  إلا بعد عناء، ودعمنا ذلك بواضح البراهين النقلية.

  وكل ذلك بلغة سهلة قريبة إلى الفهم متناسبة مع جميع القراء.

وقد رتبنا أبوابه على ترتيب كتاب الأساس للإمام المنصور باالله القاسم بن 

تقريباً بصورة موسعة ولم نأت فيه بشيء ، وأتينا فيه بجميع أبوابه # محمد

% وقد توسعنا شيئاً من التوسع حيث  ،جديد زيادة على ما يذكره أئمتنا 

  تستدعي الحاجة ذلك. 

  

۞۞۞۞۞  

  



 مقدمـــــة        ١٢

 
   العلم لهذا التعريف

، وبهذا العلم علم أصول اȅينأيضاً: له  ، ويقال: علم اǚɎميقال لهذا العلم

التي ينبغي أن يسلكها النظر والفكر من أجل الوصول إلى تبين الطريق القريبة 

تحصيل عقائد الإسلام الصحيحة المتعلقة بتوحيد االله تعالى وعدله ووعده 

ووعيده والنبوءة والإمامة وما يلحق بذلك أو يتصل به، وسمي هذا العلم 

 فيه بين أهل المذاهب في الأغلب إنما هو بأدلة العقول ستدلالكلاماً لأن الا

  فيعبر اللسان عن تلك الدلالة بالكلام.

علم وهو التوحيد والعدل وقبل الدخول في الموضوع الأصلي لهذا ال

لما عرفت من أن الغالب في هذا  نبغي أن نذكر العقل وما قيل حوله؛يو...إلخ، 

بأدلة العقول، ثم نذكر النظر والفكر لما عرفت أيضاً في  ستدلالالعلم هو الا

  م من أن تحصيل العقائد إنما هو عن طريق النظر والفكر. تعريف هذا العل

، ثم نتبع ذلك بذكر المؤثرات، لما لمعرفتها من الصلة بموضوع هذا العلم

ن الطريق إلى الإيمان باالله تعالى هو النظر والتفكير في الأثر، وذلك من حيث إ

لناظر إلى والأثر هو المجال الذي يسرح فيه النظر والتفكير، وعن طريقه يصل ا

  الإيمان والتصديق باللطيف الخبير.

  .استدلالاًوالأثر يسمى دليلاً، والتعبير عن كيفية النظر والتفكير يسمى 

وهذا العلم على الجملة من فروض الأعيان الواجبة على كل مكلف، وليس 

 ،والعالم والجاهل ،بل هو واجب على الأمي والقارئ ،مقصوراً على الدارسين

  نثى.والذكر والأ

وقد يسر االله تعالى الطريق لجميع المكلفين، فجعل لهم عقولاً وأسماعاً 

يلمسونها  ،وبث لهم الآيات في آفاق السموات والأرض وفي أنفسهم ،وأبصاراً 

  ويسمعونها بآذانهم.  ،ويبصرونها بأعينهم ،بأيديهم



   ١٣        العقــــل

   العقــــل 

طريقها تعرف صفة اختص االله تعالى بها المكلفين من عباده، عن : العقل

المعارف وتحصل العلوم، وهذه الصفة عرض يعرض في الجسم ولا يبقى كبقائه، 

وبٍ {بدليل قوله تعالى:  قلب هو العقل، بل هو محل له؛وليس ال
ُ
ل
ُ
 ق

َ َ
Ȃ 

ْ
م

َ
أ

ا
َ
ه
ُ
Ɏا

َ
ف

ْ
Ȱ
َ
Ɨِ ŧِ {، ]٢٤[محمد: }أ

Ē
 ال

ُ
وب

ُ
ل

ُ
ق
ْ
ƪَ ال

ْ
ع

َ
ȩ 

ْ
Ȳِن

َ
 وَل

ُ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
ƪَ الأ

ْ
ع

َ
ȩ 

َ
ا لا

َ
ه

Ē
ȫِإ

َ
ف

ورِ ا
ُ
د

ē
  .]٤٦[الحج:  }Ɏص

ن محل العقل الدماغ، وعندي أن الخلاف في ماهية العقل وفي محله لا إ وقيل

  يتعلق به كبير فائدة بالنسبة لهذا العلم. 

إن العقل هو العلوم الضرورية المجموعة في  وقد قال الإمام المهدي والمعتزلة:

  علوم عشرة جمعها الشاعر في قوله: 





  



إذ ما من شك عند الجميع أن العقل آلة تكتسب بها وهذا القول واضح الفساد،  

أعن طريق العقل  ؟العلوم والمعارف، فعن أي طريق حصلت تلك العلوم العشرة

  أم عن طريق غير طريقه؟ 

  عن طريق العقل فالعقل حينئذ غيرها.؟ فإن قالوا:

عن غير طريقه، وذلك أن االله خلقها في الإنسان وجعلها فيه، فصار وإن قالوا: 

  عاقلاً.  ذلكل

لو كان الأمر كما ذكرتم لكان من لم يخطرها بباله دفعة واحدة غير عاقل  قلنا:

  لعدم حضورها في قلبه.

لا عن  ،وأيضاً فإن المعارف النظرية تحصل للمرء عن طريق النظر والتفكير

  طريق العلوم العشرة. 



 مقدمـــــة        ١٤

  والقبيح الحسن في العقل حكم

أو قبحه من حيث ملاءمة ذلك للطبع لا خلاف أن العقل يحكم بحسن الشيء 

ويحكم بقبح المطعوم الكريه، وهذا  ،أو منافرته له، فيحكم بحسن المطعوم اللذيذ

  ميل الطبع إلى الشيء أو نفرته عنه. :الحكم معناه

بل من أحكام الطبيعة، ومن هنا فإن  ،فهو في الحقيقة ليس من أحكام العقل

  الحيوانات تشارك الإنسان في إدراك ذلك.

قبح ما كان عقل يحكم بحسن ما كان صفة كمال، وبوكذلك لا خلاف أن ال

صفة نقص، فيحكم بحسن العلم والصدق والكرم والشجاعة وسائر مكارم 

  لأخلاق.الأخلاق، ويحكم بقبح الجهل والكذب والبخل والجبن وسائر مساوئ ا

  وحكمه هنا بمعنى إدراكه أن هذه صفة نقص وتلك صفة كمال.

فقالت العدلية: إن العقل يحكم لفاعل الحسن  ،ثم بعد ذلك اختلف الناس

  باستحقاق المدح والثواب عاجلاً و آجلاً.

  ويحكم على فاعل القبيح باستحقاق الذم والعقاب في العاجل والآجل.

درك العقل في ذلك حسناً ولا قبحاً، إنما يعرف لا يوقالت الأشعرية والحشوية: 

  ذلك من جهة الشرع.

العقلاء جميعاً يستحسنون ويصوبون مَنْ مدح المحسن أو  قلنا في الرد عليهم:

من غير فرق بين ما تقادم عهده من ذلك وبين  ،ومن ذم المسيء أو أساء إليه ،أحسن إليه

  قريب العهد.

م والحديث، ولا يحتاج مثل هذا إلى إقامة وعلى هذا مضت سنة البشر في القدي

دليل، ويكفي المكلف في معرفة ذلك أن يكون ذا سمع وبصر وسيجد تصديق 

ذلك فيما يسمع ويبصر من أخبار الناس وأخبار العالم، وكثيراً ما يسمع الناس في 

أجهزة الإعلام العالمية التقريظ والثناء لداعي السلام أو المخترع مع التكريم لهم 



   ١٥        حكم العقل في الحسن والقبيح

بالجوائز العظيمة، وكذلك نسمع الذم لدعاة الحروب ومرتكبي الجرائم، ثم نصب 

  المحاكم الجزائية على الجرائم مع أنهم بعيدون عن شرائع السماء.

استقباح الناس لمثل ذلك واستحسانهم لضده لم  وقال المخالفون لنا في هذا:

  .وإنما نشأ من قبيل الإلف والعادة ،يحصل عن طريق حكم العقل

لو كان ذلك كما قلتم: إنما نشأ من قبيل الإلف والعادة قلنا في الرد عليهم: 

البلدان، ألا ترى أن أكل الضب  ختلافلاختلفت أعراف الناس في ذلك تبعاً لا

وأكل الضفادع وأكل الثعابين يختلف في الحسن والقبح من بلد لآخر ومن مجتمع 

  الأعراف. ختلافلآخر تبعاً لا

وقبح الظلم فإن أعراف البشر أطبقت على حكم واحد في  أما حسن العدل

  ولو كان للعرف دخل في ذلك لاختلفت أعرافهم فيه.  ،قديم الزمان وحديثه

ويثقون بحكمه غاية  ،العدلية بما فيهم الزيدية يجعلون العقل أول الأدلة ،نعم

ييز وتم ،الوثوق، لا في مجال الحسن والقبح فقط، بل في معرفة الحق والباطل

  والقوي من الضعيف و... إلخ. ،الصادق من الكاذب والصحيح من الفاسد

 أما المجبرة فقد أعرضوا عن ذلك تماماً، وقالوا: لا وثوق بحكم العقل، ولا

  يجوز الركون إليه، وإنما تعرف الأحكام عن طريق الشرع.

 وبين دعوة مسيلمة، ÷لولا دليل العقل لما ميزنا بين دعوة النبي  ونقول:

وكذب مسيلمة، وأحقية التوحيد وبطلان  ÷عرفنا صدق النبي   ولما

  إلخ.  الشرك...



 مقدمـــــة        ١٦

   والفكر النظر

هو إجالة الخاطر في شيء لتحصيل اعتقاد، وعن طريقه تحصل  النظر والفكر:

أكثر المعارف الإلهية وما يلحق بها، ولا طريق إليها سواه، فمن هنا قال أئمتنا % 

  وغيرهم من العدلية: إن النظر واجب عقلاً وسمعاً. 

لو أن رجلاً ثقة أميناً أما وجوب النظر عقلاً فيتبين لنا من هذا المثال: 

أتاك أيها القاري وحذرك من مهالك ومخاطر أوشكت على الوقوع فيها، صدوقاً 

فلا شك أن العقل في هذه الحالة يحتم  ،وأنك إذا لم تأخذ حذرك وقعت فيها لا محالة

  عليك النظر في صحة ذلك، فإن كان ما يقوله الرجل صحيحاً أخذت حذرك.

، وذلك من فحكم العقل في مثل هذا واضح وهو تحتم النظر في صحة الخبر

  أجل المحافظة على النفس وسلامتها من المهالك.. 

إن النظر والفكر واجب عقلاً فيما أخبرت به الرسل صلوات االله  فمن هنا قلنا:

  عليهم من الوعيد والعذاب الشديد الذي أعده االله تعالى للعصاة على ألسنة رسله.

فذلك مما لا خلاف فيه إلا عن التعليمية  أما وجوب النظر والفكر سمعاً و

يات فيدركها الإمام أو ستدلالحيث قالوا: لا يدرك بالعقل إلا الضروريات، أما الا

  الناس.  االشيخ ثم يعلمانه

اواَتِ { والأدلة من السمع كثيرة كقوله تعالى:
َ
م

Ē
ا Ɨِ اɎس

َ
اذ

َ
رُوا م

ُ
ظ

ْ
ȫلِ ا

ُ
ق

ضِ 
ْ
ر

َ ْ
 { ]١٠١[یونس:}واَلأ

ْ
م
َ
Ɏَو

َ
 أ

ْ
سِهِم

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
رُوا Ɨِ أ

Ē
ك

َ
ف

َ
ت
َ
Ȭإلى غير ذلك ]٨[الروم:  }...الآية ،

  من الآيات. 

لهذا كان النظر فرض عين على جميع المكلفين، وذلك لما يبتني عليه من معرفة 

  االله ومعرفة رسله ووعده ووعيده و... إلخ.

ه سبحانه فإن ،وقد سهّل االله طريق النظر والفكر ويسرها لجميع عباده المكلفين ،هذا

وتعالى خلقهم وفطرهم على النظر والفكر المؤدي بهم إلى معرفته عز وجل، لهذا فإنك ترى 

  و.. إلخ.  ؟ومن الذي خلقه ؟الصبي في أول تمييزه يكثر البحث والسؤال لأمه من أين أتى



   ١٧        الدليـــــل

   الدليـــــل

لا بد للنظر والفكر من شيء يخوضان فيه ويتعلقان به، ومن خلال هذا الشيء 

  الذي يخوض فيه النظر والفكر يتوصل العقل إلى النتيجة المطلوبة.

  والعلماء يسمون الشيء الذي يخوض فيه النظر والفكر دليلاً. 

 {ويسمى آية أيضاً، قال تعالى: 
َ
ǐِِوقن

ُ
م
ْ
 Ɏلِ

ٌ
ات

َ
ضِ آي

ْ
ر

َ ْ
  ̕وșَِ الأ

ْ
م

ُ
Ȳِس

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
وșَِ أ

 
َ
ون ُǵِ

ْ
ب
ُ
ȩ 

َ
لا

َ
ف
َ
ِ {وقال تعالى:  ،[الذاریات] }̖أ ضِ إ

ْ
ر

َ ْ
اواَتِ واَلأ

َ
م

Ē
قِ اɎس

ْ
ل

َ
 Ɨِ خ

Ē
ن

َابِ  اختلافوَ 
ْ

Ǻ
َ ْ
وȟِ الأ

ُ
ياتٍ لأِ

َ
ارِ لآ

َ
ه
Ē
ǽَلِ وا

ْ
ي
Ē
  [آل عمران]. }οاɎل

  .استدلالاًوالتعبير عن كيفية خوض الفكر حتى وصل إلى النتيجة يسمى 

   المؤثـــــرات
أئمتنا %، وقد التأثير في الحقيقة لا يكون إلا من فاعل، وهذا مذهب )١(

العلة والسبب،  أثبت بعض المعتزلة وغيرهم مؤثرات أخرى غير الفاعل وهي:

  والمقتضي.   والشرط، والداعي،

  وسنوضح مقصودهم بشيء من الأمثلة. 

إنها ذاتٌ نتج عنها صفة أو حكم، فالجسم مثلاً ذات نتج عنه  فقالوا العلة:

لم فإنه نتج عنه صفة التحيز، فالجسم علة في حصول صفة التحيز، وكالع

) أو بكونه عالماً، وهكذا قالوا بالعالميةلصاحب العلم وعبروا عن هذه الصفة (

في الحياة والقدرة، وفي السواد والبياض، ونحو ذلك، وهذا التمثيل في الذات 

  التي نتج عنها صفة. 

إلا مما لا يمكن تعقله  ،أما الذات التي نتج عنها حكم، فنحو المماثلة والمخالفة

بتصور أمرين يتعلق بهما حكم المماثلة أو المخالفة فزيد وعمرو مثلاً متماثلان أو غير 

  متماثلين، لذلك ينتج الحكم بالتماثل أو التخالف. 

ومثلاً القرب والبعد لا يتصوران ولا يتعقلان إلا بين شيئين، فلا يصح 

                                                             
– 



 مقدمـــــة        ١٨

حينئذ بقرب زيد من الحكم بذلك إلا إذا تصورت زيداً مثلاً مع البيت، فتحكم 

  البيت أو بعده عنه.

بصحة وكما ينتج الحكم عن شيئين ينتج عما يجري مجرى الشيئين، ومثلوا لذلك (

  .)، فإنهم سموا ذلك حكماً نتج عن العلم والمحكم ـ الذي هو المخلوق ـالإحكام

  هو نحو النظر الذي يحصل بسببه العلم. والسبب:

يؤثر في حصول التحيز إلا إذا م لا فإن الجس ،هو نحو الوجود والشرط:

  موجوداً.  كان

 والداعي نوعان:  
كالأكل والشرب فإن النفس تدعو إلى ذلك من أجل  داعي الحاجة: -  ١

 جلب النفع ودفع الضرر، وكالفرار من حر الشمس من أجل دفع ضررها. 

فإن الحكمة تدعو إلى فعل مكارم الأخلاق كالكرم  داعي الحكمة: -  ٢

  والإحسان، وتدعو إلى ترك مساوئ الأخلاق كالبخل والجبن ونحو ذلك.

هو الصفة الأخص، وقد جعلوا لكل ذات صفة أخص، ينتج عنها  والمقتضي:

صفة أخص هي الجسمية نتج عنها صفة له  إن :فقالوا في الجسم مثلاً ،صفة أخرى

التحيز، ومن ذلك الصفة الأخص التي زعموها لذات الباري أخرى للجسم هي 

تعالى صفاته التي هي العلم والقدرة له  تعالى فقالوا: إن لذاته صفة أخص نتج عنها

  والحياة والوجود. 

الأسود والأحمر إن السواد والحمرة  :لعل الذين قالوا بتأثير العلة في نحو ،نعم

علتان في حصول صفة للأسود والأحمر، والصفة الحاصلة هي كونه أسود وأحمر إنما 

قصدوا أن السواد والحمرة علتان في صحة إطلاق الصفة التي هي كونه أسود أو 

  فإن كان مرادهم هو ما ذكرنا فلا خلاف حينئذ بيننا وبينهم. ،أحمر على ذلك الشيء

لسواد والحمرة إن أرادوا أن السواد والحمرة نتج عنهما صفتان أخريان غير ا أما

  فذلك قول مردود خارج عما تعرفه العقول. للشيء المتصف بهما



   ١٩        المؤثـــــرات

لا صفة  ،كما يعبرون هو نفس السواد )السوادية(فلا شك أن كونه أسود أو 

  أخرى نتجت عن السواد كما يقولون. 

  الرد على دعوى تأثير المؤثرات

 وإنما السبب آلة لتحصيل المقصود؛ أما السبب فالتأثير في الحقيقة هو لفاعله،

ولهذا فإن المدح والذم يتوجهان، إلى فاعل السبب، ومن هنا ذم االله تعالى أصحاب 

م الجمعة، السبت حين فعلوا سبب الاصطياد الذي هو نصب شبك الصيد يو

فجاء أصحاب  ،وبةفحبستها تلك الشبك المنص فجاءت السمك يوم السبت

ومسخهم  ،ولعنهم ،فذمهم االله تعالى على ذلك ،الشبك فأخذوا السمك يوم الأحد

  قردة وخنازير. 

وإنما هو مصحح  ،وذلك أن المؤثر هو غيره ،وأما الشرط فعدم تأثيره واضح

  هكذا يقولون، فلا ينبغي أن يذكر بين المؤثرات. ،لتأثير المؤثر

دون داعي الحاجة إلى  ،اعل هو الذي يأكل ويشربأما الداعي فلا إشكال أن الف

  الأكل والشرب، وكذلك في الأفعال الصادرة لداعي الحكمة. 

وإلا فلا يتعلق بذكره كبير  ،وقد ذكرنا هذا الباب تبعاً للأساس وشرحه ،هذا

فائدة، وذلك أن أصحاب العلل قد بادوا فليس لهم وجود، وفلسفتهم في العلل 

فلسفة ضائعة  - وإن كانت موجودة في بطون الكتب الكلامية- وغيرها على العموم 

  سرعان ما تفندها فطر العقول.  ،مبنية على أوهام

  
۞۞۞۞۞   



 كتاب التوحيد        ٢٠

  

ونفي الشريك والصاحبة  ،هو العلم بما الله جل جلاله من الوحدانية التوحيد:

 ،وبما يستحيل عليه تعالى ،والولد وبما يستحقه من الأسماء الحسنى والصفات العليا

معنى التوحيد في عبارة  #وبما يلحق بذلك ويتصل به، وقد أوجز أمير المؤمنين 

ومعنى هذه العبارة البليغة: أن االله  ،)التوحيد أن لا تتوهمه: (#قصيرة فقال 

ولا يتصف  ،مكانبجسم وليس بذي فليس  ،تعالى لا يشابه شيئاً من مخلوقاته

  فلا تكييف ولا تمثيل.. إلخ. ،بصفات المخلوقات

وذلك أن التوهم هو التصور، والتصور لا  قد أفادت جميع ذلك، #وعبارته 

يكون إلا لما كان جسماً أو عرضاً، فكل ما تصوره الإنسان فهو جسم أو عرض، 

وأن صفاته ليست بأعراض كما هي الحال  ،فعرفنا من ذلك أن االله تعالى ليس بجسم

في المخلوقات، وأنه ليس بذي مكان ولا تحله الأعراض، لأن ذلك لا يكون إلا في 

  الجسم الذي يتصور. 

  العالــم حـدوث

ولقد صرف االله تعالى إلى معرفته في كتابه  ،الطرق إلى معرفة االله عز وجل كثيرة

  ع الدلالات.ونوَّ  ،الآيات

حدوث العالم، وحدوثه أصبح من النظريات  :معرفته تعالى فمن الطرق إلى

  المسلمة في هذا الزمان عند علماء الكون. 

قِ {وأول ما استدل به صاحب الأساس على ذلك قوله تعالى: 
ْ
ل

َ
 Ɨِ خ

Ē
إنِ

ضِ وَ 
ْ
ر

َ ْ
اتِ واَلأ

َ
و

َ
م

Ē
ا  اختلافاɎس

َ
رِ بمِ

ْ
َح ْǺا Ɨِ ِري

ْ َ
ġ ŧِ

Ē
كِ ال

ْ
ل

ُ
ف
ْ
ارِ واَل

َ
ه
Ē
ǽلِ وَا

ْ
ي
Ē
اɎل

ا 
َ
تهِ

ْ
و

َ
ɏ 

َ
د

ْ
ع

َ
Ȩ 

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
ا بهِِ الأ

َ
ي

ْ
ح

َ
أ
َ
اءٍ ف

َ
 م

ْ
اءِ مِن

َ
م

Ē
 اɎس

َ
 مِن

ُ Ē
ȥا 

َ
زَل

ْ
ن
َ
ا أ

َ
 وَم

َ
اس

Ē
ǽا 

ُ
ع

َ
ف

ْ
ن
َ
Ȭ

 
ْ
Ɏابِ ا

َ
ح

Ē
احِ واɎَس

َ
ɋ
ĕ
ɋِفِ اɎر

ْ
ǵ

َ
ةٍ وَت

Ē
اب

َ
 د

ĕ ُ
Ǘ 

ْ
ا مِن

َ
 ȯيِه

Ē
ث

َ
Ɋَاءِ و

َ
م

Ē
 اɎس

َ ْ
ǐ

َ
Ȩ ِر

Ē
خ

َ
س

ُ
م

 
َ
ون

ُ
قِل

ْ
ع

َ
Ȭ ٍم

ْ
و

َ
ياتٍ لقِ

َ
ضِ لآ

ْ
ر

َ ْ
  . [البقرة] }Υواَلأ



   ٢١        حـدوث العالــم

 ،في هذه الآية نبه االله عز وجل العقول أن تفتح عيونها على عجائب هذا الكون

  ودعاها إلى النظر والتفكير في خلق السموات والأرض. 

  طرق الاستدلال على حدوث العالم

على حدوث السموات والأرض طرقاً  ستدلالالا وقد سلك المتكلمون في

  مختلفة منها:

 وهو المذكور أولاً في الأساس. ،دليل الإمكان - ١

 وهو الثاني مما ذكره في الأساس.  ،ختلافدليل الا - ٢

 وهو الثالث مما ذكره في الأساس. ،دليل القياس - ٣

 وهو مذكور في شرحه. ،ولم يذكره في الأساس ،دليل الدعاوي الأربع - ٤

  دليل الإمكان

  أما دليل الإمكان فقالوا في تفسيره: 

إن العقل إذا نظر في خلق السموات والأرض فسيجدهما لا محالة ملازمتين 

لإمكان الزيادة والنقصان والتحويل والتبديل والجمع والتفريق، والإمكان لا 

  يكون إلا مع التمكن من الزيادة والنقصان و... إلخ.

عل لا تكون إلا بعد التمكن لا يكون إلا بعد صحة الفعل، وصحة الفو

  وجود الفاعل. 

صحة الفعل لا تكون إلا بعد  لأنّ  ؛) محدثةفصحة الفعلوعلى هذا التدريج (

  الفاعل.   وجود

فما  ،والتمكن والإمكان لا يكونان إلا بعد صحة الفعل، وقد عرفت أنها محدثة

وقد حكم العقل بأنه  ،بهذا أن الإمكان محدث يكون بعدها يكون محدثاً، فثبت

  فيلزم حدوثهما. ،ملازم لخلق السموات والأرض



 كتاب التوحيد        ٢٢

  ختلافدليل الا

هما لا بد اختلاففهو أن السموات والأرض مختلفتان، ف :ختلافو أما دليل الا 

  عند العقلاء.له  العدم لا تأثيرار، وأن يكون لأجل العدم، أو لعلة أو لفاعل مخت

  ولا يزيد على أثر واحد. ،صح كونها مؤثرة فتأثيرها تأثير إيجابوالعلة إنِ 

 ،ومظاهره متنوعة ،في السموات والأرض كثيرة ختلافوكما ترى فإن آثار الا

  ولا يصح أن يكون ذلك لعلة واحدة. 

يكون ذلك لعلل كثيرة مختلفة أثرت كل علة تأثيراً مخالفاً لتأثير فإن قيل: 

  العلة الأخرى. 

أو  ،ها لأجل العدماختلاففينتقل السؤال إلى العلل المختلفة، فيقال: هل قلنا: 

  . ؟لعلة أو لفاعل مختار و... إلخ

  هما إلا لفاعل مختار قادر حي عليم وهو االله تعالى.اختلاففلم يبق أن يكون 

  دليل القياس

فقالوا: إن السموات والأرض كالمبنيات من الدور والقرى  وأما دليل القياس،

ويضم بعضه إلى بعض، والدور والقرى محدثة قطعاً، فتكون  ،يعمله البشر مما

  لعدم الفارق. ؛السموات والأرض محدثة كالمبنيات

  دليل الدعاوى الأربع

  فهو: :وأما دليل الدعاوى الأربع

  أن في الجسم عرضاً غيره. - ١

 أن ذلك العرض محدث. - ٢

 أن الجسم لم يخل منه ولم يتقدمه. - ٣

 ستلزم حدوثه.ملازمته إياه تأن  - ٤

فذلك معلوم بالضرورة، وذلك أن كل  أما دليل أن في الجسم عرضاً غيره:



   ٢٣        حـدوث العالــم

السكون، ولا شك أن الحركة  وأجسم لا يمكن أن يتصور إلا على صفة كالحركة 

  أو السكون شيء آخر غير الجسم.

 ،وبةوالرط ،والبرودة ،والحرارة ،والروائح ،والطعوم ،هي الألوان والأعراض:

 ،والآلام ،والأصوات ،والتأليف ،والقدرة ،والحياة ،والنفرة ،والشهوة ،واليبوسة

  والأفكار.  ،والظنون ،والكراهات ،والإرادات ،والاعتقادات

وذلك  ،فذلك أيضاً َ من الضروريات ؛وأما دليل أن الأعراض محدثة - 

  واضح في حركة الجسم.

وذلك أن الأجسام لا تعقل ولا  ،فهو أيضاً معلوم ؛وأما دليل التلازم - 

  تتصور إلا ملازمة للأعراض المحدثة. 

 ،فإنه إذا ثبت حدوث الأعراض ؛وأما دليل أن الملازمة تستلزم الحدوث - 

  وذلك واضح. ،وثبت ملازمتها للأجسام، ثبت حدوث الأجسام

  الدليل من القرآن على وجود الخالق وعظمته وقدرته

وبعد الإشارة إلى الأدلة التي يستدل بها المتكلمون نقف مع هذه الآيات  ،هذا

 {من سورة الأنعام: 
ُ
رجِ

ْ ُ
ņَتِ و

ĕ
ي
َ
م
ْ
Ɏا 

َ
Ē مِن َ

Ÿ
ْ
 ال

ُ
رجِ

ْ ُ
Ľ ى

َ
و
Ē
ǽَوا 

ĕ
َب ْŁا 

ُ
القِ

َ
 ف

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

 
َ
ون

ُ
ك

َ
ف
ْ
ؤ

ُ
 ت

Ē
Ŕ

َ
ɇ
َ
 ف

ُ Ē
ȥا 

ُ
م

ُ
Ȳِل

َ
ĕ ذ َ

Ÿ
ْ
 ال

َ
تِ مِن

ĕ
ي
َ
م
ْ
Ɏ͠ا  

ً
نا

َ
ك

َ
 س

َ
ل

ْ
ي
Ē
 اɎل

َ
ل

َ
ع

َ
احِ وجَ

َ
ب

ْ
ِص

ْ
 الإ

ُ
القِ

َ
ف

ليِمِ 
َ
ع
ْ
زɋِزِ ال

َ
ع
ْ
دِيرُ ال

ْ
ق

َ
ȩ 

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

ً
انا

َ
ب

ْ
س

ُ
رَ ح

َ
م

َ
ق
ْ
 واَل

َ
س

ْ
م

Ē
  ͡واɎَش

ُ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

َ
ل

َ
ع

َ
ِي ج

Ē
Ȇا 

َ
و

ُ
وَه

 
ْ
ع

َ
Ȭ ٍم

ْ
و

َ
ياتِ لقِ

ْ
ا الآ

َ
ن
ْ
ل

Ē
ص

َ
 ف

ْ
د

َ
رِ ق

ْ
َح ْǺَوا ĕ

َ
Ʊ

ْ
اتِ ال

َ
م
ُ
ل

ُ
ا Ɨِ ظ

َ
وا بهِ

ُ
د

َ
ت
ْ
 ǻِهَ

َ
وم

ُ
ج

ē
ǽا 

َ
ون

ُ
م
َ
  ͢ل

َ
و

ُ
وَه

مٍ 
ْ
و

َ
ياتِ لقِ

ْ
ا الآ

َ
ن
ْ
ل

Ē
ص

َ
 ف

ْ
د

َ
 ق

ٌ
ع

َ
د
ْ
و
َ
ت

ْ
س

ُ
ɏَو 

đ
ر

َ
ق
َ
ت

ْ
س

ُ
م

َ
ȯ ٍة

َ
سٍ واَحِد

ْ
ف

َ
ȫ 

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ɉ

َ
أ

َ
ش

ْ
Ⱥ
َ
ِي أ

Ē
Ȇا

 
َ
ون

ُ
ه

َ
ق

ْ
ف

َ
Ȭͣ  ا

َ
ن

ْ
رجَ

ْ
خ

َ
أ
َ
ءٍ ف ْ َ

Ž 
ĕ ُ

Ǘ 
َ

ات
َ
ب
َ
ȫ ِِا به

َ
ن

ْ
رجَ

ْ
خ

َ
أ
َ
اءً ف

َ
اءِ م

َ
م

Ē
 اɎس

َ
 مِن

َ
زَل

ْ
ن
َ
ِي أ

Ē
Ȇا 

َ
و

ُ
وَه

 
ْ ُ
ļ 

ً
Ƕِا

َ
 خ

ُ
ه

ْ
اتٍ مِن

Ē
ن

َ
 وجَ

ٌ
ة

َ
اȫيِ

َ
 د

ٌ
ان

َ
و
ْ
ا قنِ

َ
عهِ

ْ
ل

َ
 ط

ْ
لِ مِن

ْ
خ

Ē
ǽا 

َ
 وَمِن

ً
اَكبِا

َ
Ƴ

ُ
 م

ً
ا
ّ
ب

َ
 ح

ُ
ه

ْ
 مِن

ُ
رجِ

رَ 
َ
م

ْ
Ȫ
َ
ا أ

َ
ِ إذِ رهِ

َ
م

َ
Ȫ 

َ
Ƥِرُوا إ

ُ
ظ

ْ
ȫابهٍِ ا

َ
ش

َ
Ɂ
ُ
َ م ْƷ

َ
Ȯَو 

ً
بهِا

َ
Ɂ

ْ
ش

ُ
ɏ 

َ
ان

Ē
م

ē
 واɎَر

َ
ون

ُ
ت
ْ
ɋ
Ē
ابٍ واɎَز

َ
ن

ْ
ȭ

َ
 أ

ْ
مِن

 
ْ
و

َ
ياتٍ لقِ

َ
 لآ

ْ
م

ُ
Ȳِل

َ
 Ɨِ ذ

Ē
عهِِ إنِ

ْ
ن
َ
ɋَو 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
  .[الأنعام] }..ͤمٍ ي



 كتاب التوحيد        ٢٤

وآيات عظمته فلا  ،إن االله عز وجل يوقف العقول بهذه الآيات على دلائل قدرته

  تجد بدّاً من التصديق والخشوع والتسليم والإذعان والتسبيح بحمد بارئها.

ى{فأول آيات االله ودلائل قدرته وعظمته 
َ
و
Ē
ǽَوا 

ĕ
َب ْŁا 

ُ
القِ

َ
فترى الحبة تنفلق  }ف

ن نبات نام، وتنفلق النواة عن شجرة عظيمة، فخروج النبات والشجر الحي ع

لا تعرف  ،النامي من الحب والنوى الميت سر مكنون تقف عنده العقول متحيرة

  ولا تستطيع تفسيره إلا بالإيمان باالله. ،حقيقته

وهذه الآيات العظيمة مبثوثة متكاثرة، تحدث في كل حين، وفي كل لحظة، 

ĕ {سوسة، ثم قال تعالى: مشاهدة، مح
َ

Ÿ
ْ
 ال

َ
تِ مِن

ĕ
ي
َ
م
ْ
Ɏا 

ُ
رجِ

ْ ُ
ņَتِ و

ĕ
ي
َ
م
ْ
Ɏا 

َ
Ē مِن َ

Ÿ
ْ
 ال

ُ
رجِ

ْ ُ
Ľ

 
َ
ون

ُ
ك

َ
ف
ْ
ؤ

ُ
 ت

Ē
Ŕ

َ
ɇ
َ
 ف

ُ Ē
ȥا 

ُ
م

ُ
Ȳِل

َ
  . }ذ

كانت هذه الأرض ولم يكن هناك حياة، ثم كانت الحياة أخرجها االله من 

لا حياة، الموات، ولا خلاف اليوم بين علماء طبيعة الأرض أن الأرض كانت و

  ثم كانت الحياة من بعد ذلك. 

وسر عجيب يبهر  ،فحدوث الحياة وخروجها من الأرض الميتة آية عظيمة

  والتسليم بتقدير قادر حكيم.  عترافويضطرها إلى الا ،الألباب

} 
َ

Ɏكِ
َ
 ذ

ً
انا

َ
ب

ْ
س

ُ
رَ ح

َ
م

َ
ق
ْ
 واَل

َ
س

ْ
م

Ē
 واɎَش

ً
نا

َ
ك

َ
 س

َ
ل

ْ
ي
Ē
 اɎل

َ
ل

َ
ع

َ
احِ وجَ

َ
ب

ْ
ِص

ْ
 الإ

ُ
القِ

َ
دِيرُ ف

ْ
ق

َ
ȩ

ليِمِ 
َ
ع

ْ
زɋِزِ ال

َ
ع

ْ
تحدث  ،الإصباح وخروجه من ظلمة الليل آية عجيبة قُ لْ فَ : }ال

وتتكرر على المخلوقات، وجعل الليل سكناً آية أخرى كذلك، وفي كلتا الآيتين 

الليل والنهار من المصالح العظيمة للأحياء والنبات ما لا يسع العقل عند النظر 

  ذلك تقدير العزيز العليم. بأن  عتراففي ذلك إلا الا

والشمس والقمر آيتان من آيات االله ودلائل قدرته وحكمته، تسبحان في 

يعرف تفاصيل  ، ومنازل مرسومة بحساب دقيق،الفضاء، لكل منهما مسار معلوم

  ذلك علماء الفلك.

قال بعض علماء الطبيعة في هذا القرن: إن ملائمة الأرض للحياة تتخذ صوراً 



   ٢٥        حـدوث العالــم

معلقة في  مكن تفسيرها على أساس المصادفة والعشوائية، فالأرض كرةلا ي ،عديدة

هي تسبح حول و ،فيكون في ذلك تتابع الليل والنهار الفضاء تدور حول نفسها؛

الذي يؤدي بدوره إلى زيادة  ،فيكون في ذلك تتابع الفصول الشمس مرة في كل عام؛

الأنواع النباتية  اختلافمساحة الجزء الصالح للسكنى من سطح كوكبنا، ويزيد من 

أكثر مما لو كانت ساكنة، ويحيط بالأرض غلاف غازي يشتمل على الغازات 

  ميل. ٥٠٠ويمتد حولها إلى ارتفاع كبير يزيد على  ،اللازمة للحياة

ويبلغ هذا الغلاف الغازي من الكثافة درجة تحول دون وصول ملايين الشهب 

  منقضة بسرعة ثلاثين ميلاً في الثانية.  ،القاتلة يومياً إلينا

  وهذا الغلاف يحفظ درجة حرارة الأرض في الحدود المناسبة للحياة.

ويحمل هذا الغلاف بخار الماء على شكل سحاب من المحيطات إلى مسافات 

  فيحيي به االله الأرض بعد موتها.. إلخ.  ،بعيدة داخل القارات

ليِمِ { :قولومن هنا فإنه لم يبق للعقل إلا أن ي
َ
ع
ْ
زɋِزِ ال

َ
ع

ْ
دِيرُ ال

ْ
ق

َ
ȩ 

َ
Ɏكِ

َ
الذي  }ذ

  خلق كل شيء فقدره تقديراً.

  شرح: وهو الذي جعل لكم النجوم وغيرها من الآيات

رِ....{
ْ
َح ْǺَوا ĕ َƱ

ْ
اتِ ال

َ
م
ُ
ل

ُ
ا Ɨِ ظ

َ
وا بهِ

ُ
د

َ
ت
ْ
 ǻِهَ

َ
وم

ُ
ج

ē
ǽا 

ُ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

َ
ل

َ
ع

َ
ِي ج

Ē
Ȇا 

َ
و

ُ
 }إلخ وَه

الشمس و اليل والنهارهذا تتميم لآيات االله في الفلك الدوار، ذكره تعالى بعد ذكر 

والقمر وما يتعلق بها من منافع البشر، وقد كان العرب في متاهات البر والبحر 

وما زال الناس وإلى اليوم  ،وكذلك سائر البشر فقد كانوا كذلك ،يهتدون بالنجوم

  ت بالاكتشافات والتجارب. وإن اختلفت وسائل الاهتداء واتسع

وإذا كان الناس وما زالوا يهتدون بالنجوم عند التيه والضلال في ظلمات البر 

والبحر فمن الجدير بأهل البصر والمعرفة أن يهتدوا بها إلى مبدعها الحكيم، فإن فيها 

والتصديق  عترافمن الخلق والتدبير والمصالح العامة للخلق ما يضطر العقول إلى الا

  لخلاق الحكيم. با



 كتاب التوحيد        ٢٦

} 
ٌ
ع

َ
د
ْ
و
َ
ت

ْ
س

ُ
ɏَو 

đ
ر

َ
ق

َ
ت

ْ
س

ُ
م

َ
ȯ ٍة

َ
سٍ وَاحِد

ْ
ف

َ
ȫ 

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ɉ

َ
أ

َ
ش

ْ
Ⱥ
َ
ِي أ

Ē
Ȇا 

َ
و

ُ
، ابتداء }... الآيةوَه

 ،ثم التناسل والتكاثر والنمو والانتشار ،الخلق من نفس واحدة هي آدم وحواء

 ،فإذا أجناس وألوان وأصناف ولغات، وإذا شعوب وقبائل وأجناس لا تحصى

من نفس واحدة تتكاثر بالتزاوج، كل ذلك مما  تكلها نشأ ،وأنواع لا تستقصى

اءِ {وتستجيب لداعي الإيمان،  ،تستسلم عنده الفطرة
َ
م

Ē
 اɎس

َ
 مِن

َ
زَل

ْ
ن
َ
ِي أ

Ē
Ȇا 

َ
و

ُ
وَه

 َ
َ

Ƴ
ُ
 م

ً
ا
ّ
ب

َ
 ح

ُ
ه

ْ
 مِن

ُ
رِج

ْ ُ
ļ 

ً
Ƕِا

َ
 خ

ُ
ه

ْ
ا مِن

َ
ن

ْ
رجَ

ْ
خ

َ
أ
َ
ءٍ ف ْ َ

Ž 
ĕ ُ

Ǘ 
َ

ات
َ
ب
َ
ȫ ِِا به

َ
ن

ْ
رجَ

ْ
خ

َ
أ
َ
اءً ف

َ
 م

ً
اكبِا

 
َ
ان

Ē
م

ē
 واɎَر

َ
ون

ُ
ت
ْ
ɋ
Ē
ابٍ واɎَز

َ
ن

ْ
ȭ

َ
 أ

ْ
اتٍ مِن

Ē
ن

َ
 وجَ

ٌ
ة

َ
اȫيِ

َ
 د

ٌ
ان

َ
و
ْ
ا قنِ

َ
عِه

ْ
ل

َ
 ط

ْ
لِ مِن

ْ
خ

Ē
ǽا 

َ
وَمِن

ياتٍ 
َ

 لآ
ْ
م

ُ
Ȳِل

َ
 Ɨِ ذ

Ē
عهِِ إنِ

ْ
ن
َ
ɋَرَ و

َ
م

ْ
Ȫ
َ
ا أ

َ
ِ إذِ رهِ

َ
م

َ
Ȫ 

َ
Ƥِرُوا إ

ُ
ظ

ْ
ȫابهٍِ ا

َ
ش

َ
Ɂ
ُ
َ م ْƷ

َ
Ȯَو 

ً
بهِا

َ
Ɂ

ْ
ش

ُ
ɏ

 
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
مٍ ي

ْ
و

َ
  .}لقِ

 ،الآية عرض لبدائع صنع االله تعالى من إنزال الماء من السماء على الأرض في هذه

وما يخرج من  ،وما يتسبب نزوله عليها من خروج أنواع الأشجار وأصناف النبات

وما فيه من الآيات عند نضوجه وصلاحه، ولا تحتاج هذه الآيات التي  ،أنواع الثمار

  تلوناها أكثر من القراءة لها والتدبر. 

َ {ن هنا قال تعالى بعد هذه الآيات وم
َ

ǵ
ْ
ب
َ
 أ

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ 

ْ
م

ُ
Ȳ

ĕ
Ɋ
َ
 ر

ْ
ائرُِ مِن

َ
ص

َ
 ب

ْ
م

ُ
ȱَاء

َ
 ج

ْ
د

َ
ق

ا
َ
ه
ْ
ي
َ
ل
َ
ع

َ
ȯ َƫِ

َ
 ع

ْ
ن

َ
سِهِ وَم

ْ
ف
َ
لنِ

َ
  .]١٠٤[الأنعام:  }.....ف

  فلسفة البهشمية حول حدوث العالم

إن ذوات العالم ثابتة في الأزل ولا : ومن فلسفة البهشمية في هذا الباب قولهم

ولا يصح أيضاً عندهم أن تقول:  ،إنها موجودة في الأزل :أن تقول عندهم يصح

  إنها ثابتة في القدم.

وعلى هذا فخلق االله وتأثيره إنما تعلق بإحداث صفة الوجود لتلك الذوات 

  الثابتة في العدم، أما الذات فلا تأثير الله تعالى فيها بزعمهم.



   ٢٧        العالــم حـدوث

أمر زائد على الذات، فالذات شيء وصفة الوجود التي تعلقت بها قدرة االله هي 

  شيء آخر، هكذا قالوا.  وصفة الوجود

  ثم قالوا عن صفة الوجود: لا هي شيء ولا لا شيء. 

فجاءوا بما لا  ،أن البهشمية بفلسفتهم هذه تجاوزوا حدود المعقولوالجواب: 

تقبله فطرة، ولا يعترف به عقل، وكيف يقبل عاقل أو يصدق بثبوت شيء غير 

  .؟أو يؤمن بصفة لا هي شيء ولا لا شيءموجود، 

لا  ،قولهم: الصفات لا توصف رأساً  فلسفة المعتزلة حول صفات العالم ومن

  صفات العالم ولا صفات االله تعالى. 

وجسم متحيز، فالطول صفة  ،جسم طويل :أما الأجسام فتوصف فيقال

  للجسم، وكذلك التحيز، ولا يصح بعد ذلك أن تصف الطول أو التحيز.

إنها أمور أو مزايا أو أحوال لا : الطول والتحيز :ثم قالوا في الصفات نحو

ولا شيء ولا لاشيء، وعمموا هذه الفلسفة في صفات  ،هي الموصوف ولا غيره

  االله وصفات المخلوقات.

ن حكمهم القاطع على الصفات بأنها لا توصف حكم خال عن أ والجواب:

وغير مستند إلى دليل من اللغة أو الشرع أو من العقل، أما في اللغة فلا  ،الصحة

ولا تكلم أهل البيان العربي في هذا  ،يوجد منع من ذلك في كتبها على كثرتها وسعتها

فالكتاب والسنة خاليان من الكلام حول ذلك،  :الحكم بشيء البتة، وأما الشرع

حرارة ذلك الجسم  :فقولنا مثلاً وأما العقل فلا يلزم من وصف الصفة محال،

  وحركة هذا الجسم خفيفة أو سريعة قول حسن في العقول.  ،شديدة

شيء، فقول باطل لا  ولا شيء ولا لا ،لا هي الموصوف ولا غيره وأما قولهم:

يقبله عقل عاقل ولا يصدق به، ولعل ذلك قد كان منهم فراراً وهروباً مما يلزمهم حين 

 ،إن صفاته عزَّ وجلَّ أمور زائدة على ذاتهفقالوا:  سبحانه وتعالى، لموا في صفات االلهتك



 كتاب التوحيد        ٢٨

وهل هي قديمة  ؟فسألهم خصومهم عن تلك الأمور: هل هي موجودة أو معدومة

وكيفما أجابوا فإنه يلزمهم الخروج عن الحق، فاضطروا عند ذلك إلى  ؟أو محدثة

ولا شيء ولا لا  ،الجواب بأن الصفات لا توصف، فلا يقال: إنها هي االله ولا غيره

  ولا قديمة ولا محدثة.  ،شيء، ولا موجودة ولا معدومة

   والصفــات الأسمـــاء

  يطلق لفظ الصفة على معان:
على قول الواصف الذي يدل على بعض أحوال الذات، يطلق في أصل اللغة  - ١

أو نحو ذلك،  ،أو كريم ،أو أحمق ،أو عاقل ،أو قصير ،كقولنا: هذا الرجل طويل

  فكل ذلك صفات لغوية، أما نحو: رجل وفرس وزيد وعمر فليس بوصف.

يطلق الوصف في عرف اللغة على المعنى الذي تفيده كلمة طويل أو قصير  - ٢

 قصر.وهو الطول وال

وهذان المعنيان على  :تطلق الصفة في اصطلاح المتكلمين على معنيين -٣

 مذهب المعتزلة:

فإنه  من العلم بها والوصف لها، كالعلمكل أمر زائد على الذات داخل ض - ١

ت موجبة لصفة هي كونه حياً، ذات موجبة لصفة هي العالمية، والحياة فإنها ذا

والسكون والاجتماع والافتراق فإن كل ذلك يوجب صفة، هي كونه  حتراكوكالا

حكم مقتضى عن العلم  امتحركاً وساكناً ومجتمعاً ومفترقاً. وكصحة الإحكام فإنه

والمحكم، وتماماً كما سبق عند ذكر المؤثرات، ومثال السلب: ليس بعالم فإن سلب 

يشمل الحكم والصفة ليس بعالم، وهذا المعنى عام ذلك يقتضي صفة، هي كونه 

  والإيجاب والسلب وقد مثلنا لكل ذلك.

تطلق الصفة ويراد بها الخصوصية التي لا تستقل بنفسها ويكفي في تحقق  - ٢

معقولها مجرد الذات، وذلك كالعالمية والقادرية و... إلخ، فإن العالمية ونحوها 

  خصوصية ناتجة عن الذات التي هي العلم، وهذا المعنى خاص. 



   ٢٩        صفات المؤثر في حدوث العالم وما فيه

وإطلاق الصفة على هذين المعنيين إنما هو على اصطلاح المعتزلة، حيث  ،هذا

 ،قالوا: إن معنى الصفة في الخالق والمخلوق هو خصوصية لا تستقل بالمعلومية

  وقد سبق الجواب عليهم.  ،ليست هي الذات ولا غيرها ،زائدة على الذات

  فيه وما العالم حدوث في المؤثر صفات

واتبعنا ذلك بذكر حوادث  ،دليل حدوث السموات والأرضفيما تقدم أثبتنا بالت

على ذلك فلا بد أن يكون المحدث  دوث بالحس والمشاهدة، وبناءضرورية الح

العلم بهذه الصفات  يماً، حياً، ولا يحتاج الناظر فيلتلك الحوادث موجوداً، قادراً، عل

وذلك أن الناظر ؛ ي في حصول العلم بها النظر الأولالأربع إلى نظر جديد، بل يكف

إذا صح عنده أن العالم وما فيه من المخلوقات محدثات، وأنه لا بد لها من محدث 

لأن المعدوم، والعاجز،  ورة أن المحدث موجودٌ، قادر، حي؛مختار، علم بالضر

والميت لا يصح منهم الفعل على الإطلاق، وعلم أيضاً أنه عالم لأن الجاهل لا يصح 

ع، ويظهر للناظر سعة علم االله وإحاطته، وينكشف ذلك عند منه الإتقان والإبدا

وجهاز  ،وبصر ،النظر في عوالم المخلوقات الحية، فالذرة والنملة لكل منهما سمع

مع  ،وإلى آخر ما في سائر الحيوانات من أجهزة ،وجهاز تناسل ،ودورة دموية ،هضم

ؤذيها، وتسعى إلى رزقها، ما يضرها ويراك والإلهام، لذا تراها تحيد عما لها من الإد

ولها مساكن تأوي إليها، فتراها قبل نزول المطر تسعى إلى بيوتها تستكن فيها من 

المطر، فلو غاب علم االله عز وجل عن مخلوقاته لضاعت وهلكت، فعلمنا حينئذ أن 

ويتغلغل  ،علم االله تعالى محيط بكل شيء، فيخترق الأستار، وينفذ فيما وراء الحجب

وينشر  ،الذرة والنملة، فيشغِّل القلب والدورة الدموية والجهاز الهضميإلى باطن 

في أعضائها نعمته، ويمسك في أبدانها الروح والنفس ويحفظها في بيوتها، ومن هنا 

ا{قال االله تعالى: 
َ
ه

Ē
ر

َ
ق
َ
ت

ْ
س

ُ
ɏ 

ُ
م

َ
ل
ْ
ع
َ
ɋَا و

َ
ه
ُ
Ȱ
ْ
ِ رِز

Ē
ȥا 

َ َ
Ȃ 

Ē
ضِ إلاِ

ْ
ر

َ ْ
ةٍ Ɨِ الأ

Ē
اب

َ
 د

ْ
ا مِن

َ
 وَم

 ٍǐِب
ُ
ابٍ م

َ
 Ɨِ كتِ

đ ُ
Ǘ ا

َ
ه

َ
ȭ

َ
د
ْ
و
َ
ت

ْ
س

ُ
ɏَ٦[ھود:  }و[.  

  ولا بد أن يكون المحدث للعالم وما فيه قديماً.



 كتاب التوحيد        ٣٠

قد ثبت أن حدوث العالم وما فيه إنما حصل من ودليل ذلك وتفصيله كما يلي

ة في فاعل مختار، والفاعل المختار لا بد أن يكون متقدماً على فعله، فلا تصح المقارن

إذ أن المقارنة تبطل كون أحدهما صانعاً والآخر  بين الصانع والمصنوع؛ الوجود

مصنوعاً، فيلزم لذلك تقدم الصانع على المصنوع. 

ويجب أن يكون تقدمه أزلياً لا أول لوجوده، وذلك أنه لو كان محدثاً لاحتاج إلى 

  وذلك محال. ،له محدث يحدثه وهكذا إلى ما لا نهاية

خِرُ {: ومن هنا قال االله تعالى
ْ

 واَلآ
ُ
ل

Ē
و

َ ْ
 الأ

َ
و

ُ
  . ]٣[الحدید:  }....ه

  اƔ لصفات الإثبات تفسير في ختلافالا : فصــــــل 

قد عرفت فيما سبق أن صانع العالم وما فيه موجود قادر عالم حي قديم، ولا 

ا في تفسير ذلك في خلاف بين المسلمين في إثبات ذلك الله تعالى، غير أنهم اختلفو

  تعالى.حق االله 

  قول جمهور أئمتنا (ع) وبعض المعتزلة

صفات االله تعالى ذاته، ولمعرفة معنى  وبعض المعتزلة: %فقال جمهور أئمتنا 

ذلك ينبغي أن نذكر معنى الصفة والوصف في المخلوقات فنقول: الصفة أو 

فإذا حل  ،فالقيام أو القعود معنى يحل في الجسم ،الوصف هو معنى قائم بالجسم

  عنى بالجسم صح لك وصفه بقولك: هو قائم أو قاعد. هذا الم

وكذلك العلم والقدرة والحياة كل منها معنى يحل في الجسم، فإذا حل في الجسم 

صح لك القول بأن ذلك الجسم عالم أو قادر أو حي، فعلى هذا لا يصح حلول 

  القيام والقعود ونحوهما إلا في جسم.

  وكذلك الحياة والقدرة والعلم لا يصح حلولها إلا في جسم. 

 ر، وأن العلم شيءوالجسم شيء آخ ا عرفت ذلك ظهر لك أن القيام شيءإذ

   .والجسم شيء آخر، وأن القدرة شيء والجسم شيء آخر، وهذا واضح



   ٣١        فصــــــل : الاختلاف في تفسير الإثبات لصفات االله

ثم بعد فترة يغيب عنه علم  ان قد يكون عالماً بشيء أو أشياءألا ترى أن الإنس

وقد يكون قادراً على حمل شيء معين ثم تذهب القدرة، وهكذا فقد يكون ذلك، 

  وإلى آخر الصفات.  ،قائماً فيقعد فتذهب عنه صفة القيام

هو تنزيه االله تعالى  صفات االله تعالى هي ذاته:إذا عرفت ذلك فمعنى قولهم: 

عن مشابهة المخلوقين، فلا يصح أن تكون صفاته معاني حالة في ذاته تعالى، إذ لو 

- كما عرفت - لأن المعاني  ،كان المعنى كذلك للزم أن يكون الخالق جل وعلا جسماً

إذ لو كان جسماً  ،لا تحل إلا في الأجسام، ولا يجوز ولا يصح أن يكون الباري جسماً

لأن الأجسام محدثة لما فيها من دلائل الحدوث الذي هو ملازمتها  ؛ثاً لكان محد

ونحو ذلك،  ،والافتراق ،والاجتماع ،والسكون ،كالحركة :للأعراض المحدثة

في فوجب لذلك أن ننفي كون صفات االله تعالى معاني حالة في ذاته كما هي الحال 

فهو قادر بذاته،  ،إلا ذاتهبمعنى أنه ليس  ،صفات االله هي ذاته :فقلناالمخلوقات، 

فالسميع منها  ،وحي بذاته، وعالم بذاته، وسميع وبصير بذاته، بخلاف المخلوقات

  يقال إنه سميع بآلة السمع، وبصير بآلة البصر، وقادر بقدرة، وعالم بعلم.

إن االله تعالى قادر بذاته فلا يعني ذلك أن ذاته آلة للقدرة، بل  :إذا قلنا ،نعم

يراد بذلك المفارقة بين االله جل وعلا وبين المخلوق، فإذا كان المخلوق قادراً 

بقدرة، وعالماً بعلم، وسميعاً بسمع، وبصيراً ببصر، فإن االله جلا وعلا قادر لأنه 

سبب إلا أنه االله جلَّ وعلا، وعند هذه االله، وعالم لأنه االله، فلا آلة ولا علة ولا 

 {المعرفة ينقطع علم المخلوق، فلا سبيل إلى ما وراء هذه المعرفة، قال تعالى: 
َ

وَلا

 
ً
ما

ْ
 بهِِ عِل

َ
ون

ُ
يِط

ُ
ĵ{.  

  قول الأمورية

 ،لا هي االله ولا غيره ،بل صفاته تعالى أمور زائدة على ذاته تعالى وقال بعضهم:

  ولا شيء ولا لاشيء.

به تقع المخالفة بين ذاته تعالى وبين  زائد على ذاته الوا ذلك لأنه لا بد من أمروإنما ق



 كتاب التوحيد        ٣٢

أنهم أدخلوا ذات الباري  :سائر الذوات، هكذا يعتقدون، وسبب اعتقادهم ذلك

وجعلوا الجميع جنساً واحداً مشتركاً في الذاتية، وحينئذ  ،جل وعلا بين سائر الذوات

ذلك الباري تعالى من أمر يميزها عن سائر  فلا بد لكل ذات من الذوات بما في

  الذوات المشاركة لها في الذاتية، وهذا ما يسميه أهل المنطق بالفصل.

إنهم جعلوا ذات االله تعالى فرداً من أفراد جنس واحد  ولزيادة الإيضاح نقول:

تشترك فيه ذات االله وسائر الذوات، كما أن لفظ الحيوان جنس واحد تشترك فيه 

يوانات، وعلى هذا فلا بد للإنسان من أمر زائد على الحيوانية يميزه عن سائر الح

لا بد لكل واحد من هذه  الفرس والجمل و.. إلخ،وكذلك  ،سائر الحيوانات

  الأفراد من أمر زائد على الحيوانية حتى يميزه عن غيره. 

فطر العقول، وكيف  أن قولهم في تفسير صفات االله تعالى قول تأباه والجواب:

شيء، ولا موجودة  يمكنها أن تصدق بصفات لا هي االله ولا غيره، ولا شيء ولا لا

  . ؟ولا معدومة، ولا قديمة ولا محدثة

  ولا يحتاج في إبطال كلامهم هذا إلى أكثر من حكايته. 

  قول أهل المزايا

  يره و... إلخ.إن صفاته تعالى مزايا لا هي االله ولا غ وقال بعض آخر من المعتزلة:

على أهل هذا القول مثل الجواب على أهل القول الأول، ولا فرق بين  والجواب

  القولين إلا بالتسمية. 

  قول الجهمية

بل صفاته تعالى هي غيره، وهي محدثة بعلم محدث، هكذا في وقالت الجهمية: 

  الأساس وشرحه.

ت فلا من البعيد عندي صحة هذه الرواية، وإن صحونقول في الجواب: 

لما يلزم من أن االله عز وعلا كان عاجزاً وجاهلاً وغير حي قبل  ؛يخفى بطلانها

  حدوث العلم المحدث.



   ٣٣        فصــــــل : الاختلاف في تفسير الإثبات لصفات االله

ويلزم أيضاً أن يكون االله تعالى محدثاً لحدوث صفته الوجودية، وكل ذلك معلوم 

  البطلان، ولا ينبغي أن يدين به أحد في دين الإسلام. 

  قول الأشعرية

ات االله تعالى معان قديمة قائمة بذاته، ليست إياه ولا إن صف وقالت الأشعرية:

  غيره، ولا بعضها هو البعض الآخر ولا غيره.

 ،إلا أن المعتزلة منعوا من وصف الصفات ،وهذا القول قريب من أقوال المعتزلة

فقالوا عنها: إنها قديمة، قائمة بذاته عز وجل، والمعتزلة  ،والأشعرية لم يمنعوا ذلك

وإثبات قدماء مع االله تعالى  تشبيهرأوا شناعة هذه المقالة لما يلزم القائلين بها من ال اَّ لمَ

  وا من وصف الصفات.عُ نَ مَ 

وعندي أن منعهم لوصف الصفة لا يخرجهم عن مثل هذه الشناعة، وليسوا في 

التأويل بأولى من الأشعرية في ذلك، فالأشعرية وإن أثبتوا معاني قديمة فإنهم قد 

   .بقولهم ليست إياه ولا غيره و.. إلخنفوها 

فالأشعرية والمعتزلة في هذا الباب سواء، فلا تكفر الأشعرية بهذا القول 

لتلاشيه حيث قالوا: ليست إياه ولا غيره، ولا بعضها هو البعض الآخر ولا 

غيره، فهم في الحقيقة والواقع لم يثبتوا شيئاً كالمعتزلة، وهم ينزهون االله تعالى عن 

كان والجهة والعرش والكرسي والصعود والنزول والوجه واليدين و... إلخ، الم

وتماماً كما تقوله المعتزلة في هذا الباب، والخلاف الواضح الذي خالفوا فيه هو 

 ،قولهم بالرؤية الله تعالى يوم القيامة، وبأنَّ االله تعالى هو الذي خلق أفعال العباد

ا حكم العقل في التحسين وأنكرووأرادها وشاءها، وللعبد منها كسب، 

وصرحوا بأن التكاليف بأسرها من تكليف ما لا يطاق، صرح بذلك والتقبيح، 

  وهو من أئمتهم.  ،الرازي في المحصول



 كتاب التوحيد        ٣٤

إن االله غير أن الكفر يلزم الأشعرية بنسبتهم القبائح إلى االله تعالى، وبقولهم: 

  . - علواً كبيراً تعالى االله عما يقولون - كلف العباد ما لا يطيقون

فإن قالوا كما قال الرازي: إن معنى ذلك هو  م برؤية االله تعالى يوم القيامةأما قوله

  المعرفة الضرورية، لا رؤية العين، فلا يلزمهم بذلك الكفر.

وقول من قال: إنه يرى بلا كيف، قريب من قول الرازي، وذلك أنهم أثبتوا 

كيف، وذلك أن المرئي لا يرى إلا على بلا  :رؤية االله تعالى ثم نفوها بقولهم

 وأالسكون، والقرب  وأكالحركة  :كيفيات وصفات يكون عليها حال الرؤية

هة الأمام أو اليمين أو ، وفي ج]العرض وأوالطول [الصغر،  وأالبعد، والكبر 

و على لون البياض أو عكسهما، و في جهة فوق أو تحت، وفي نور أو في ظلام، 

  أو.... أو.... إلخ.غيره من الألوان 

فإذا نفوا أن يكون الباري تعالى على أي صفة من الصفات والكيفيات فقد 

نفوا رؤيته، فإثباتهم مع ذلك للرؤية يرجع بالرؤية إلى معنى العلم الضروري 

 الذي قال به الرازي، وهذا إن فتحنا باب التأويل، وهو الواجب إن أمكن وكان

التأويل لا يفيد الأشعرية لكفرهم من عدة وجه صحيح يقع عليه، غير أن له 

  وجوه كما تقدم. 

Ɣبصير سميع وا  

 ،لا خلاف في وصف االله جل وعلا بهذين الاسمين، وإنما الخلاف في معناهما 

المسموعات، ومعنى بصير عالم بفعندنا أن معنى سميع في حق االله تعالى عالم 

آلة البصر، وذلك لأن هاتين آلة السمع وله  المبصرات، ولا يصح تفسيرهما بمنب

واالله تعالى ليس بجسم فلا  ،الآلتين من عوارض الأجسام وخصائصها

  الأعراض.   تحله

  بل معنى هذين الاسمين أنه تعالى حي لا آفة به.وقال بعض المعتزلة: 



   ٣٥        واالله سميع بصير

السميع في لغة العرب موضوع لمن يصح أن يسمع بآلة السمع، قلنا: 

البصر، وهذا هو المعنى الحقيقي لهذين والبصير لمن يصح أن يبصر بآلة 

لأن االله تعالى ليس  المعنى في حق االله تعالى؛ الاسمين، ولا يصح تفسيرهما بهذا

 ) قولٌ حي لا آفة به( :كم في معنى ذلكبذي آلة، ولا تحله الأعراض، فقولُ 

  فلا يصح التفسير به.  ،خارج عن المعهود في لغة العرب

 ،هذين الاسمين مبني على فلسفتهم في الصفاتقول المعتزلة في معنى  ،نعم

فجعلوا الاسمين معلولين للحياة وناتجين عنها، كما قالوا في القادرية والعالمية 

الذات أو عن الصفة الأخص في حق االله ، وعن العلم والقدرة في إنهما ناتجان 

ة وهذه الفلسفة باطلة كما تقدم، والذي تعرفه العقول أن الحياحق المخلوق، 

  فلا يكون السميع البصير إلا حياً. ؛شرط في الاتصاف بهذين الوصفين

أما الحي فقد يكون سميعاً بصيراً وقد لا يكون، فلا يشترط في الحي أن 

  يكون سميعاً بصيراً. 

ومبنى مذهب المعتزلة أن الحياة والسمع والبصر متلازمان لا ينفك أحدهما 

  عن الآخر. 

 :لكان الأعمى والأصم بصيراً وسميعاً، فإن قالواولو كان الحال كما يقولون 

  .إنما لم يكونا سميعين وبصيرين لوجود مانع لهما عن الإدراك وهو الآفة

 المانع لهما من الإدراك هو سلب المعنى الموجود في الحدق وصماخ :قلنا

الأذن، ومن هنا يتبين أن السمع والبصر ليس لوجود الحياة، وإنما هو لوجود 

المعنى في العين والأذن، وحينئذ فلا علاقة للحياة بهذين الوصفين إلا من حيث 

  أنها شرط لا غير. 



 كتاب التوحيد        ٣٦

Ɣمبصر سامع تعالى وا  

  سامع ومبصر كسميع وبصير عند أئمتنا % لا فرق، فهما بمعنى عالم. 

تعالى يوصف بهما حين يدرك له سامع ومبصر صفتان لمعتزلة: وقال بعض ا

فجعلوا  ،المسموع والمبصر بالحياة، ففرقوا بين سامع وسميع ومبصر وبصير

دراك المسموع عالى متجددتين له يوصف بهما حين إسامعاً ومبصراً صفتين الله ت

  والمبصر لا غير. 

 الأزل، بمعنى أنه تعالى أما سميع وبصير فهما صفتان الله تعالى يوصف بهما في

  يصح منه إدراك المسموع والمبصر إذا وجدا.

وذلك أن ما ذكروه أحد  ،لا محذور فيما تقوله المعتزلة في سامع ومبصر قلت:

العلم ة للصيغة، وهذا بالإضافة إلى ما ذكره في شرح الأساس: أن يالمعاني الحقيق

به إضافية بين المُدرِك الذي هو نس : الإدراكأحدها يطلق على ثلاثة معان:

والمدرَك، ولا يكون ذلك إلا في حال الإدراك لا غير، وعلى هذا المعنى يقال في 

سامع ومبصر: إنهما بمعنى الإدراك الذي هو نسبة إضافية بين المدرِك والمدرَك، 

  ولا يكون إلا حين الإدراك.

، لذلك يلزمهم على المعتزلة في ذلك هو اقتصارهم على هذا المعنى ترضَُ عْ والمُ

صف بها حين إدراك المعلوم لا غير، في عالم أن يكون صفة الله تعالى متجددة يو

ولا مفر لهم من هذا الإلزام، فعالم وعليم وسامع وسميع ألفاظ متساوية من 

  حيث الصيغة. 

  الحاجة عن تعالى اƔ تنزيه في

 } 
ٌ
ِيد

َ
ŉ đũِ

َ
 غ

ُ Ē
ȥَوا{.  

االله تعالى منزه عن الحاجة وقد نطق بذلك في لا خلاف بين المسلمين في أن 

ēũِ {كتابه الكريم في قوله تعالى:
َ
غ
ْ
 ال

َ
و

ُ
 ه

ُ Ē
ȥَوا ِ

Ē
ȥا 

َ
Ƥِرَاءُ إ

َ
ق

ُ
ف
ْ
 ال

ُ
م

ُ
ت
ْ
ȫ
َ
 أ

ُ
اس

Ē
ǽا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
ي

 
ُ
َمِيد ْŁوفي آيات أخر. [فاطر] }̐ا  



   ٣٧        تنزيه االله تعالى عن الحاجة في

إذا والدليل على ذلك: أن الذي يستدعي الحاجة هو إما الشهوة وإما النفار، ف

حصلت الشهوة طلب صاحبها ما يشبعها، فإذا كانت شهوة طعام طلب 

نت شهوة صاحبها الطعام، وإن كانت شهوة نكاح طلب لها النساء، وإن كا

فصاحب الشهوة كما ترى محتاج فيما ذكرنا إلى ما تجارة طلب أسبابها، وهكذا؛ 

  يشبعها من الطعام والنساء و.. إلخ.

ا حصل النفار فإن صاحبه يطلب ما يدفعه عن والنفار هو ضد الشهوة، فإذ

نفسه، ومن هنا فإن الإنسان يتخذ لنفسه بيتا يكنه من الأمطار، ويدفع عنه أذى 

  الحرب ليدفع به أذى الأعداء و.. إلخ. دَ دَ الحر والبرد، ويعد لنفسه عُ 

واالله  ،وهذان الوصفان اللذان هما الشهوة والنفار هما من طبائع الأجسام

س بجسم، وحينئذ فلا يوجد ما يستدعي الحاجة في حق االله تعالى، فإنه تعالى لي

  تعالى ليس بجسم.

  والمراد بالحاجة هنا هي: جلب المنفعة ودفع المضرة.  ،هذا

  هي التلذذ بالمنافع وما يتبعها من الفرح والسرور.والمنفعة: 

  هي الألم وما يتبعه من غم وحزن. والمضرة:

  واللذة والألم عرضان لا يتصوران إلا في جسم. 

فعل الطاعة  ومما يدل على غناه جل وعلا أنه سبحانه لم يجبر من عصاه على

أنه عز وجل في حاجة إليها لأجبرهم على فعلها، لأنه على  التي أمرهم بها، فلو

  كل شيء قدير.

لك، فلو ووجدناه تعالى لم يوجد كل الأشياء دفعة واحدة مع قدرته على ذ

  كان محتاجاً إليها لأوجدها دفعة واحدة لعدم المانع. 



 كتاب التوحيد        ٣٨

  المخلوقات مشابهة عن تعالى اƔ تنزيه في

  لا خلاف بين المسلمين في أن االله تعالى لا يشبه المخلوقات. 

تعالى االله عن ذلك - أعضاء وجوارح له  إن االله تعالى جسموقالت الحشوية: 

  .- علواً كبيراً 

تعالى منزه عن  بعد أن أجمعت مع المسلمين على أن االله ذلك قالت الحشوية

ءٌ {لقوله تعالى:  مشابهة المخلوقات؛ ْ َ
Ž ِِله

ْ
مِث

َ
 ك

َ
س

ْ
Ʉ
َ
، ثم نقضت ]١١[الشورى:  }ل

يمشي،  ،أعضاء وجوارحله  ،قولها وخالفت الإجماع، فقالت: إنه تعالى جسم

  ويهرول، ويصعد، وينزل، و... إلخ.

لوجود اثر  ؛أن االله تعالى لو كان جسماً لكان محدثاً كسائر الأجسام والجواب:

  التقدير والتدبير والصنعة. 

   المكان نفي

نتقال من جهة إلى جهة ولا يجوز عليه الا ،واالله تعالى ليس بذي مكان يشغله

ولا ينتقل من جهة إلى جهة إلا ما كان  ،وذلك أنه لا يشغل المكان إلا الأجسام

فالمكان  ،كالعرض الذي تتصف به الأجسام، وبعد :تابعاً للجسمجسماً أو 

  واالله تعالى هو الأول والآخر.  ،والجهة محدثان

  إنه بجهة فوق. وقيل:

  إنه تعالى بجهةٍ فوق العرش مماس للعرش. وقيل:

  فوق العرش مباين للعرش. وقيل:

  إنه عز وعلا يحل في الصور الحسنة. وقالت الصوفية: 

، الحالُّ في جهة أو صورة لا يكون إلا جسماً أو عرضاً قلنا في الرد عليهم: 

لما ثبت من  ؛إذ لو كان كذلك لكان محدثاً  واالله تعالى ليس بجسم ولا عرض؛

  حدوث الأجسام والأعراض. 



   ٣٩        نفي المكان

الأوامر والنواهي والرحمة والعذاب تنزل من السماء مما يدل على ما  فإن قيل:

  ة فوق. تقدم من الحلول في جه

ن وْ فَ طَ صْ لما كانت السماء مسكناً للملائكة صلوات االله عليهم وهم المُقلنا: 

  لتبليغ رسالات االله تعالى إلى البشر نزلت الأوامر والنواهي من هناك.

ونزول الرحمة والعذاب من السماء إنما كان كذلك لما فطر االله تعالى الجهات 

العلوية عليه من حمل السحاب الذي تنزل منه الرحمة للعباد، أو تنزل منه 

  الصواعق فيصيب االله تعالى بها من يشاء من عباده. 

  معنى قول المسلمين: إن االله بكل مكان

هو أن االله تعالى قد أحاط علمه  كان:قول المسلمين: إن االله بكل م ومعنى

لأشياء، ولا وقدرته ورحمته بكل مكان وبكل شيء، فلا يغيب عنه شيء من ا

 {وتماماً كما قال تعالى: يفوته ولا يعجزه شيء، 
َ
و

ُ
 ه

Ē
ةٍ إلاِ

َ
ث

َ
لا

َ
ى ث

َ
و
ْ َ
Ĥ 

ْ
 مِن

ُ
ون

ُ
Ȳ

َ
ا ي

َ
م

 
ْ
م

ُ
ه

ُ
ادسِ

َ
 س

َ
و

ُ
 ه

Ē
ةٍ إلاِ

َ
س

ْ َ
Ŋ 

َ
 وَلا

ْ
م

ُ
ه

ُ
ابعِ

َ
 {وكما قال سبحانه: ،]٧مجادلة:[ال }..الآية.ر

ُ
ه
Ē
إنِ

 
ٌ

يِط
ُ

Ņ ٍء ْ َ
Ž 

ĕ
ل

ُ
Ȳِ{ ،]٥٤[فصلت: }ب 

ٌ
هِيد

َ
ءٍ ش ْ َ

Ž 
ĕ ُ

Ǘ 
َ َ

Ȃ 
ُ Ē
ȥَ{، ]٩البروج:[ }وا 

ُ Ē
ȥَوا

دِيرٌ 
َ
ءٍ ق ْ َ

Ž 
ĕ ُ

Ǘ 
َ َ

Ȃ{ ]:٢٨٤البقرة[ ،} 
ٌ
ليِم

َ
ءٍ ع ْ َ

Ž 
ĕ

ل
ُ
Ȳِب 

ُ Ē
ȥَ١٢٦النساء:[}وا[.  

  كل الأمكنة وأنه كان ولا مكانإجماع المسلمين على أن االله خالق 

هو الذي خلق  - بلا خلاف بين المسلمين جميعاً - فإنَّ االله تعالى  ،وبعد

والجهات العلوية والسفلية، وأنه تعالى هو الذي خلق  ،السموات والأرض

وأيضاً لا خلاف بين المسلمين أن االله تعالى كان ولا مكان ، العرش والكرسي

، وعن جهة فوق ،االله تعالى غني عن العرش والكرسيولا زمان، مما يدل على أن 

وذلك  واضح على أن االله تعالى ليس بجسم،وفي ذلك دليل وعن جميع الأمكنة، 

أنه لو كان جسماً لاحتاج إلى مكان، وقد حصل الإجماع على أن االله كان ولا 

  مكان ولا زمان. 



 كتاب التوحيد        ٤٠

تعالى خالق جميع  لاشك أن االله تعالى كان ولا مكان ولا زمان، وأنهفإن قيل: 

غير أنه تعالى لما خلق الأمكنة والجهات اختار لنفسه الجهات  ،الأمكنة والأزمنة

  ثم استوى عليه بلا كيف.  ،فجعلها مستقر عرشه ،العلوية

عز قد ثبت بالإجماع أن االله تعالى قد كان ولا مكان، فيثبت بذلك أنه قلنا: 

 ؛يجوز خروجه عن هذه الصفة الذاتية ذاتياً، فلا وعلا مستغن عن المكان استغناءً 

لأن صفات الذات لا تتغير، فلا يصح أن يكون ذا مكان بعد أن لم يكن كذلك، 

ولا يجوز أن يكون عاجزاً بعد أن كان قادراً، ولا جاهلاً بعد أن كان عالماً، ولا 

  محدثاً بعد أن كان قديما، ولا..إلخ. 

  عباد الأهوية والرد عليهم

إن ذاته تعالى في كل مكان، وإنه فضاء لا نهاية له، وهؤلاء قول: وهناك طائفة ت

لاعتقادهم أن الهواء هو ربهم، قالوا: لأنه محيط بالأشياء، فيه كل  ؛هم عباّد الأهوية

  شيء، وهو مع كل شيء، قالوا: وجدنا فيه الحياة وعند انقطاعه الموت.

وبانقطاعه يحصل  الهواء الذي به تستقيم الحياة، ونقول في الجواب عليهم:

الموت جسم مركب كما أثبت ذلك العلم الحديث، وأقرب الأدلة إلى أنه جسم 

كالحرارة والبرودة والحركة والسكون، ولا تحل الأعراض  :أن الأعراض تحله

فالهواء ليس  ،إلا في جسم، وقد ثبت بما تقدم حدوث جميع الأجسام، وبعد

ل شيء، فحيوانات البحار التي لا تعيش إلا في الماء بعيدة عن الهواء، محيطاً بك

  ولا يحيط بها شيء منه، ولا تحتاج إليه، بل إنها إذا خرجت من الماء ماتت.

كما -نه ياة محدود كما ثبت حديثاً، حيث إوأيضاً فإن الهواء الذي تستقيم به الح

خمسمائة ميل، أما ما وراء  يمثل غلافاً يمتد حول الأرض لا يزيد عن-يقولون 

  ذلك فإنه خلاء لا يصلح للحياة رأساً.



   ٤١        العــرش والكرسي

   والكرسي العــرش

والعرش الذي ذكره االله تعالى في القرآن مجاز يراد به  :%قال جمهور أئمتنا 

  العز والملك، وهذا المجاز ثابت في لغة العرب، قال ربيعة بن عبيد: 


 

 
 

  أي هدمت عزهم وملكهم.

   - وقال زهير بن أبي سلمى:

  
 

  
 

  وقال آخر من بني كلب: 


 

 
 

ما نسمع في وما زال هذا الاستعمال المجازي متداولاً حتى اليوم، فكثيراً 

لمملكة الفلانية، التهاني إلى الملوك بنحو قولهم: نهنئكم باستيلائكم على عرش ا

  ستيلاء على ملكها. يريدون بذلك الا

دِ {وأما قوله تعالى: 
ْ
م
َ
įِ 

َ
ون

ُ
ح

ĕ
ب

َ
س

ُ
Ȼ ِش

ْ
ر

َ
ع
ْ
لِ ال

ْ
و

َ
 ح

ْ
 مِن

َ
ǐ

ĕ
اف

َ
 ح

َ
ة

َ
Ȳِئ

َ
لا

َ
م
ْ
Ɏرَى ا

َ
وَت

هِم...
ĕ
Ɋ
َ
وتحلق به في  ،التي تزيد في حسن الكلام. فمن الكنايات ]٥٧[الزمر:  }ر

  سماء البلاغة.

ر المعنى المعقول في صورة ووجه البلاغة والحسن في هذه الكناية هو تصوي

فإن العرب المخاطبين بهذا الكلام ما كانوا ليفهموا درجة تعظيم محسوسة 

 الملائكة لربهم لولا هذا التعبير الذي صور لهم ذلك في صورة تكاد أعينهم أن

  تراها على ما هي عليه من تعظيم االله جل جلاله.

وطبيعة الكناية أن المقصود فيها هو المعنى اللازم، ولتوضيح طبيعة الكناية 

  نورد شيئاً من الأمثلة المتداولة عند الناس اليوم.

  فمن ذلك قولهم: فلان كبير البطن، يريدون بذلك وصفه بالطمع والجشع.

  دة. لاَوالبَ  هِ لَ يريدون وصفه بالبَ  ،بيرومن ذلك قولهم: فؤاد فلان ك



 كتاب التوحيد        ٤٢

] ١٧[الحاقة:  }وَيحَْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئذٍِ ثَمَانيِةٌَ {وأما قوله تعالى: 

فالعرش هنا الملك، ومعنى الآية: أن ثمانية أصناف من الملائكة سيتولون يوم 

ه، يأمرهم االله القيامة، ويتحملون أمر ملك االله جل جلاله من الحساب وغير

وإيصال الكرامة والنعيم والثواب إلى أولياء االله تعالى،  ،تعالى بحساب المكلفين

  وإيصال العذاب والخزي إلى أعداء االله تعالى و... إلخ.

  الكرسي

مَاوَاتِ وَالأْرَْضَ {والكرسي المذكور في قوله تعالى:  ] ٢٥٥ة:[البقر  }وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّ

لحظت العرب  دتعالى، وذلك أن الكرسي في أصل اللغة هو العلم، وقهو علم االله 

  لهذلي: فقال أبو ذؤيب ا في لغتها هذا الأصل

 
  أي ما تعلم علم الغيب مخلوق. 

  وقال غيره:  


 

 
 

  أي علماء بالأحداث. 

  اسة.رَّ كُ  :للصحيفة التي فيها العلمومن هنا قيل 

  تدبيره. :ملك االله تعالى، وقيل: بل هو اقتداره، وقيل رسيُّالمراد بالكُ  وقيل:

الذي  ،وهذه الأقوال الأربعة مستقيمة في المعنى، وكل منها مناسب لسياق الآية

  .والأرضه بالسموات ه وتدبيرِقدرتِ  وإحاطةُ  ،ملكه وسعةُ  ،االله تعالى علمِ  هو سعةُ 

  أصغر منه. رسيُّ والكُ  ،العرش سرير وقالت الحشوية:

ليرفّه نفسه وينعمها بالجلوس  ؛أنه لا يحتاج إلى ذلك إلا المخلوقوالجواب: 

والاستلقاء فوق ذلك، واالله تعالى ليس بجسم، فلا يلحقه تعب ولا نصب، ومن 

 { :هنا قال سبحانه في آخر آية الكرسي
َ
م

ُ
ه

ُ
ظ

ْ
 حِف

ُ
ه
ُ
ود

ُ
ؤ

َ
 ي

َ
ēƧِ وَلا

َ
ع
ْ
 ال

َ
و

ُ
ا وَه

 
ُ
ظِيم

َ
ع

ْ
  .[البقرة] }Ѐال



   ٤٣        واالله تعالى ليس بعض خلقه

 {:فإن االله تعالى تمدح باستوائه على العرش في قوله تعالى ،وبعد 
َ

ق
َ
ل

َ
ِي خ

Ē
Ȇا

 
ُ
ن

َ ْ
ŉ

Ē
شِ اɎر

ْ
ر

َ
ع

ْ
 ال

َ َ
Ȃ ى

َ
و
َ
ت

ْ
 اس

Ē
م

ُ
Ȫ ٍام

Ē
ي
َ
Ɇ ِة

Ē
ا Ɨِ سِت

َ
م

ُ
ه
َ
ن
ْ
Ʉ
َ
ا ب

َ
 وَم

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
اوَاتِ واَلأ

َ
م

Ē
اɎس

 
ً
بƷِا

َ
 بهِِ خ

ْ
ل

َ
أ
ْ
اس

َ
 {وفي قوله تعالى:  [الفرقان] }̼ف

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
 الأ

َ
ق

َ
ل

َ
 خ

ْ
ن

Ē
 ɏِم

ً
ɋِلا

ْ
ǆ

َ
ȩ

 
َ

Ʀ
ُ
ع
ْ
اوَاتِ ال

َ
م

Ē
ى ̅وَاɎس

َ
و

َ
ت

ْ
شِ اس

ْ
ر

َ
ع

ْ
 ال

َ َ
Ȃ 

ُ
ن

َ ْ
ŉ

Ē
ا Ɨِ  ̆اɎر

َ
اوَاتِ وَم

َ
م

Ē
ا Ɨِ اɎس

َ
Ȅ م

َى ĒƵال 
َ

ت
ْ َ
ı ا

َ
ا وَم

َ
م

ُ
ه
َ
ن
ْ
Ʉ
َ
ا ب

َ
ضِ وَم

ْ
ر

َ ْ
. وفي نحو ذلك من الآيات، فوسط [طھ] }̇الأ

ه على العرش بين جملة من الممادح العظيمة، فوجب أن يكون ئذكر استواسبحانه 

ذلك من جملتها، بل إن (ثمّ) التي هي حرف عطف تدل عند علماء البيان في مثل 

هذا الموضع على أن ما بعدها أعظم مما قبلها في الثناء والمدح، فلو جعلنا الاستواء 

 ،رار لما كان في ذلك شيء من المدحعلى العرش هو الجلوس أو الاستلقاء أو الاستق

  وعدم اعتباره.  ،ورده ،وهذا واضح، فيجب لذلك رفض تفسير الحشوية

Ɣخلقه بعض ليس تعالى وا  

فصار عيسى بذلك  ،إن االله جل جلاله اتحد بعيسى بن مريم النصارى: قالت

ن هما االله وعيسى صارا شيئاً واحداً هو يْ ذَ الاتحاد هو االله، بمعنى أن الاثنين الَّ 

عيسى لا غير، ولعل الشبهة التي أوقعت النصارى في هذه المقالة ما رأوه في 

من الآيات العظيمة حيث ولد من غير أب، وتكلم في المهد بعد  #عيسى 

ولادته، وكان يبرئ الأكمه والأبرص بإذن االله، ويحيي الموتى بإذن االله تعالى، 

  بما يأكلون وما يدخرون في بيوتهم.  وكان يخبرهم

بنحو مقالة النصارى، فقالوا: إن االله جل جلاله اتحد  وقالت الصوفية

  بالبغايا والمردان فصار إياهم.

لا يجوز ولا يصح في العقول أن يتحول  والجواب على النصارى والصوفية:

، أو أن محدَث، والبغايا والمردان محدَثة #القديم إلى محدَث، إذ أن عيسى 

  يتحول المحدَث إلى قديم. 

أنه قد بلغ الغاية  #وغاية ما تدل عليه الآيات التي ظهرت في عيسى 

  مة التي يبلغها البشر وهي النبوة.الرفيعة والدرجة القصوى من الكرا



 كتاب التوحيد        ٤٤

ع  #وقد خلق االله تعالى آدم  أحدٌ بسبب ذلك له من غير أب ولا أم، ولم يدَّ

القتيل بإذن االله، وفلق البحر بعصاته، وإلى آخر الآيات  أحيا #الإلهية، وموسى 

  ولا غيرهم.  ،لا النصارى ،أحد بذلك الإلهيةله  التي ظهرت على يديه فلم يدع

Ɣالأعراض تحله لا تعالى وا  

ن الأعراض من صفات الأجسام لأوذلك  ؛واالله تعالى لا تحله الأعراض

 تعالى ليس بجسم، فلا تتعلق وخواصها، فلا يمكن تصورها إلا في جسم، واالله

ولا النسيان، ولا الهم والغم، وما أشبه  ،الغفلة بالخالق جل علا، ولا التفكير

  ذلك من طبائع الأجسام وصفاتها.

له  لما استتب -الذي هو االله تعالى عندهم- إنّ يزدان  وقال قوم من المجوس:

الأمر تفكر في نفسه فقال: لو كان لي مضاد ينازعني كيف كان يكون حالي معه؟ 

  وهو الشيطان. ،منفحدث من فكرته هذه الردية إهر

أن هذه المقالة تحمل الطابع الخرافي وتنادي عليه، ولا دليل لهم والجواب: 

ثر من على مقالتهم ولا شبهة إلا مجرد أوهام وخيالات لا يحتاج في تزييفها إلى أك

  عرضها على العقل.

ـوح
َّ
  الل

  اللوح المذكور في القرآن هو عبارة عن علم االله تعالى، ولا لوح على الحقيقة.

  وهو أول مخلوق. ،بل اللوح على حقيقتهوقالت الحشوية وغيرهم:  

أنه لا يحتاج إلى التسجيل والكتابة إلا الذي يخاف النسيان  والجواب:

تلحقه غفلة ولا نسيان، وذلك لأنه ليس بجسم، والغفلة والغفلة، واالله تعالى لا 

  والنسيان عرضان مختصان بالأجسام.

نقول في الجواب عليه: إن بعض أكابر أهل  إنه أول مخلوق وقولهم:

((÷% قد رووا عن النبي  يتالب  ،))إن أول ما خلق االله فتق الأجواء: 

كما في نهج البلاغة، وبعد، فإن العقل  #وروي مثل ذلك عن أمير المؤمنين 



   ٤٥        واالله تعالى لا تدركه الأبصار

يحكم بأن فتق الأجواء الذي هو الفضاء متقدم على خلق الأجسام، وذلك لأن 

  الأجسام لا بد لها من مكان، ويستحيل وجود جسم في غير مكان. 

تنزيه االله عن الحاجة، وما بعده إلى العنوان  :وكل ما تقدم تحت عنوان ،هذا

عليه الفناء كل ذلك الدليل فيه على ما نختاره واحد، وهو القائل: واالله لا يجوز 

ما ثبت من أن االله سبحانه وتعالى ليس بجسم كما تقدم، فوجب أن ننفي عنه 

 ،والحلول ،والمكان ،تعالى طبائع الأجسام وخصائصها، كالأعضاء والجوارح

 والهم، و... إلخ، ،والتفكير ،والنسيان ،والغفلة ،والاستقرار على العرش

والفناء و... إلخ، فمن وصف  ،والانتقال ،والجهة ،والولد ،والولادة ،والرؤية

  االله تعالى بشيء من ذلك فقد جسّمه.

  قد جاء في القرآن والسنة وصف االله تعالى بذلك. فإن قيل:

لذلك معان أخر غير المعاني التي يتوهمها الجاهلون، يعرفها الراسخون قلنا: 

  من ذلك في مواضعه من هذا الكتاب. في العلم، وقد ذكرنا شيئاً 

Ɣالأبصار تدركه لا تعالى وا  

واالله سبحانه وتعالى لا تدركه الأبصار لا في قالت الزيدية والمعتزلة والخوارج: 

  الدنيا ولا في الآخرة، وذلك لأنه جل وعلا ليس من الأجناس التي يصح أن ترى. 

إن االله سبحانه وتعالى  :الذين هم أهل الحديثوقالت الأشعرية والحشوية 

  يرى في الآخرة. 

  والجواب واالله الموفق:
لما فيها من   جسم، وقد ثبت أن الأجسام محدثة؛أن الرؤية لا تقع إلا على -١

كالتركيب والتشكيل والألوان  :التي هي الأعراض المحدثة ،دلائل الحدوث

 والحركة والسكون و..إلخ. 

سام، والعقل يقضي قضاءً لا شك فيه وهذه الطبائع تشترك فيها جميع الأج

ولا ريب أن الرؤية لا تقع إلا على ما كان متصفاً بتلك الصفات، فكل ما وقع 



 كتاب التوحيد        ٤٦

إما الطول، وإما القصر، أو  :عليه البصر لا بد أن يكون على شكل من الأشكال

  التربيع، أو التثليث، أو التدوير، أو... إلخ.

، ولا بد أيضاً من أن يكون به لون من الألوان يتصفله ولا بد أن يكون 

متحركاً أو ساكناً، وقد ثبت أن هذه الصفات محدثة، وثبت أيضاً أنها تلازم 

الأجسام ولا تنفك عنها، ومن هنا كانت الأجسام كلها محدثة، لذا قلنا إن االله 

تعالى لا يرى لا في الدنيا ولا في الآخرة، لأنه لو رُئي لكان جسماً، ولو كان جسماً 

.{محدثاً، تعالى االله عن ذلك،  لكان
ُ
اَطِن

ْ
Ǻَاهرُِ وا

Ē
خِرُ واَلظ

ْ
 واَلآ

ُ
ل

Ē
و
َ ْ
 الأ

َ
و

ُ
  . ]٣:[الحدید }..ه

مكان من الأمكنة، ولو صح أن االله تعالى يُرى لكان في جهة من الجهات  -٢

 تعالى ليس في لأن الرؤية لا تصح ولا تقع إلى على ما كان في مكان أو جهة، واالله

إذ هو سبحانه وتعالى خالق الأمكنة والجهات، فهو غني  هة؛مكان ولا في ج

   فقد كان االله تعالى ولا شيء. ،عنها

  ـ والرد عليها بعض شبه القائلين بالرؤية

إن االله تعالى يرى بلا كيف، فمعناه أنه تعالى يرى وهو غير  وأما قولهم:

متصف بأي صفة من الصفات، فتقع عليه تعالى رؤية الرائي يوم القيامة في حال 

لا يكون فيها الباري متحركاً، ولا ساكناً، ولا طويلاً، ولا قصيراً، ولا عريضاً، 

ه، ولا عن يمينه ولا عن لون من الألوان، ولا يكون أمام الرائي ولا خلفله  ولا

شماله، ولا فوقه ولا تحته، ولا هو قريب ولا بعيد، ولا... إلخ. هكذا يريدون 

  بقولهم: إنه تعالى يرى بلا كيف.

وإنما قالوا ذلك لينفوا عنه صفات الأجسام المحدثة، التي لو أثبتوها للزم أن 

  وهؤلاء هم الأشعرية. يكون االله تعالى محدثاً، فجاءوا بما لا يمكن للعقل أن يصدقه

وهو من أئمة  -ولما كانت هذه المقالة متناقضة وغير معقولة، قال الرازي

: المعنى أن االله تعالى يُعرف يوم القيامة معرفة ضرورية، بحيث لا - الأشعرية

  يتطرق إليها الشك.



   ٤٧        واالله تعالى لا تدركه الأبصار

أما سائر أهل هذه المقالة فإنهم لما وقعوا في مضائق هذا المذهب، وعجزوا 

والسؤال عن الكيف بدعة، هذا  ،لة عنه قالوا: الإيمان بالرؤية واجبعن المجاد

  آخر ما احتجوا به على مذهبهم.

إن االله تعالى يُرى  :حين أعيته الحيل - من المجبرة -وقال ضرار بن عمرو 

يوم القيامة بحاسة سادسة، وإنما قال ذلك هرباً مما لزمهم من أن الرؤية لا تقع 

  إلخ، فاخترع لدفع ذلك هذا القول.  إلا على الأجسام و...

فأثبتوا رؤية االله تعالى كرؤية المرئيات من  أما الحشوية والمجسمة والمشبهة

سترون ربكم يوم الأجسام، ولم يتحاشوا عما لزمهم، وقالوا: قد صح حديث ((

 {))، واستدلوا بقوله تعالى: القيامة كالقمر ليلة البدر
ٌ
ة َǲِا

َ
ئذٍِ ن

َ
م

ْ
و
َ
 ي

ٌ
وه

ُ
  ̗وجُ

َ
Ƥِإ

 
ٌ
اظِرَة

َ
ا ن

َ
ه
ĕ
Ɋ
َ
  .[القیامة] }̘ر

  أما اŁديث فنقول:  والجواب على الآية والحديث هو:

نه حديث آحادي مصادم لأدلة العقول، وما كان كذلك فيجب تأويله إ -١

 إن أمكن، وكان له وجه صحيح، وإلا فالواجب طرحه ورده.

يفيد  الحديث من أخبار الآحاد، وعند تكامل شروط الصحة فغاية ما -٢

، والمطلوب فيما نحن فيه العلم، وقد قال تعالى:  ũِ {الظنُّ
ْ
غ

ُ
Ȭ 

َ
 لا

Ē
ن

Ē
 الظ

Ē
إنِ

ا
ً
ئ
ْ
Ʉ

َ
 ش

ĕ
َق ْŁا 

َ
بهذا الحديث،  ستدلاللذلك فلا يصح الا ]٣٦[یونس: }مِن

 إلا الظن.- إن صح - لأن المطلوب العلم وهو لا يفيد 

الحديث من رواية قيس بن أبي حازم عن جرير بن عبد االله البجلي،  -٣

وقيس مطعون في عدالته، فقالوا: إنه كان يرى رأي الخوارج، ويبغض 

، بالإضافة إلى أنه روي أنه خولط في آخر عمره، وقبل #علياً 

 بني أمية ومعيناً لهم على أمرهم. الاختلاط كان متولياً ل

 يوافق الحديث وتأويله على فرض صحته بمامع أنه يمكن تفسير هذا، 

.... إلخ))، ستعلمون ربكمالحديث: (( الأدلة الأخرى فنقول: معنى



 كتاب التوحيد        ٤٨

وذلك لأن الرؤية تستعمل في لغة العرب بمعنى العلم استعمالاً كثيراً، 

 {من ذلك قوله تعالى: 
َ

ائيل
ْ

ǩِإ ũِ
َ
 ب

ْ
لأِ مِن

َ
م
ْ
Ɏا 

َ
Ƥِرَ إ

َ
 ت

ْ
م
َ
Ɏ
َ
، ]٢٤٦[البقرة:  }أ

} 
ْ
م
َ
Ɏ
َ
هِ  أ

ĕ
Ɋ
َ
 Ɨِ ر

َ
رَاهِيم

ْ
 إبِ

Ē
اج

َ
ِي ح

Ē
Ȇا 

َ
Ƥِرَ إ

َ
 {، ]٢٥٨[البقرة:  }ت

َ
ل

َ
ع

َ
ȯ 

َ
ف

ْ
ي
َ
رَ ك

َ
 ت

ْ
م
َ
Ɏ
َ
أ

فِيلِ.. 
ْ
ابِ ال

َ
ح

ْ
ص

َ
 بأِ

َ
ك

ē
Ɋ
َ
فالرؤية بمعنى العلم في هذه الآيات،  }الآيةر

  ونحوها في القرآن كثير. 

بمعنى أن النظر كما يستعمل في رؤية العين يستعمل  وأما الآية فالجواب هو:

 {الانتظار كقوله تعالى: 
َ
ون

ُ
ل

َ
س

ْ
ر

ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ
جِع

ْ
ر
َ
 ي

َ
 بمِ

ٌ
اظِرَة

َ
ن
َ
ȯ{  :أي منتظرة ]٣٥[النمل ،

} 
ْ
م

ُ
Ƞِور

ُ
 ن

ْ
 مِن

ْ
ɀسِ

َ
ت
ْ
ق

َ
ȫ ا

َ
رُون

ُ
ظ

ْ
ȫا{انتظرونا، أي ] ١٣[الحدید:  }ا

َ
ن
ْ
ر

ُ
ظ

ْ
ȫوا ا

ُ
Ɏو

ُ
 ]١٠٤[البقرة: }وَق

  أي انتظرنا.

  النظر إذا كان متعدياً بـ(إلى) فلا يكون إلا بمعنى رؤية العين.  قالوا:

ليس الأمر كذلك، فقد جاء النظر في القرآن متعدياً بـ(إلى) مع أنه لا  قلنا:

 {وذلك في قوله تعالى:  ،يراد به نظر العين
َ
م

ْ
و
َ
 ي

ْ
هِْم

َ
Ǿِرُ إ

ُ
ظ

ْ
ن
َ
Ȭ 

َ
 وَلا

ُ Ē
ȥا 

ُ
م

ُ
ه

ُ
م
ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ي

َ
وَلا

 
َ

ةِ وَلا
َ
ام

َ
قِي

ْ
 ال

ْ
يهِم

ĕ
Ƞَز

ُ
بل المراد  ،فإن المعنى هنا ليس رؤية العين ]٧٧[آل عمران:  }ي

  لا يرحمهم. :أي ،الرحمة

 {وفي قوله تعالى: 
ْ

ت
َ
لقِ

ُ
 خ

َ
ف

ْ
ي
َ
بِلِِ ك

ْ
 الأ

َ
Ƥِإ 

َ
رُون

ُ
ظ

ْ
ن
َ
Ȭ 

َ
لا

َ
ف
َ
  ̒أ

َ
ف

ْ
ي
َ
اءِ ك

َ
م

Ē
 اɎس

َ
Ƥِɉَو

 
ْ

ت
َ
فعِ

ُ
ين كانوا فإن المعلوم أن المشرك ،ليس المقصود نظر العين [الغاشیة] }̓ر

بصراء ينظرون بأعينهم إلى الإبل والسماء والأرض، وإنما المقصود بالنظر التفكر 

بالآية على رؤية االله تعالى،  ستدلالوالتدبر والاعتبار، وحينئذ فلا ينبغي الا

فإنّ كثرة معاني الكلمة مما يوقع في المعاني التي تحملها كلمة النظر،  وذلك لكثرة

ك د واشتباهه والتباسه، وقد سمى االله تعالى ما كان كذلاختلاط المعنى المقصو

  ها. اختلافلما فيه من اشتباه المعاني بعضها ببعض واختلاطها و متشابهاً؛



   ٤٩         تعالى لا تدركه الأبصارواالله

  الآيات الدالة على نفي الرؤية

وبعد، فإن لنا أدلة سمعية تدل على نفي الرؤية غير ما تقدم من دلالة العقل 

 {منها قوله تعالى: 
ُ
ه

ُ
Ƞِر

ْ
د

ُ
 ت

َ
 لا

ُ
طِيف

Ē
 اɎل

َ
و

ُ
 وَه

َ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
 الأ

ُ
ركِ

ْ
د

ُ
 ي

َ
و

ُ
 وَه

ُ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
الأ

 ُƷِب
َ ْ
łفنفى االله عز وعلا في هذه الآية أن تدركه الأبصار نفياً عاماً لا  [الأنعام] }ͨا

  يختص بوقت دون وقت، أو بمكان دون مكان، أو بحالة دون حالة.

ته، فلا يكون المعنى الإدراك هو اللحوق، يقال: أدركت زيداً إذا لحق قالوا:

  عز وجل.له  حينئذ نفي رؤية االله تعالى، بل نفي اللحوق

إذا أضيف الإدراك إلى البصر فلا يكون إلا بمعنى الرؤية، فإذا قلت  قلنا:

أدركه بصري فمعناه رأيته، وعلى ذلك أئمة اللغة، وانظر في القواميس اللغوية 

  تجد تصديق ما ذكرنا.

البلوغ يقال: أدرك الغلام إذا بلغ، ومنها النضج  أخر منها وللإدراك معانٍ 

يقال: أدركت الثمرة إذا نضجت وأينعت، غير أن الإدراك إذا قرن بالبصر فلا 

  يفيد إلا الرؤية بالبصر كما تقدم. 

  الجواب على دعوى تخصيص هذه الآية

 {قد يقول قائل أهل السنة إن قوله تعالى: 
َ
و

ُ
 وَه

ُ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
 الأ

ُ
ه

ُ
Ƞِر

ْ
د

ُ
 ت

َ
  لا

ُ
ركِ

ْ
د

ُ
ي

 
َ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
 {عام مخصوص بقوله تعالى:  ]١٠٣[الأنعام:  }...الأ

ٌ
ة َǲِا

َ
ئذٍِ ن

َ
م

ْ
و
َ
 ي

ٌ
وه

ُ
  ̗وجُ

َ
Ƥِإ

 
ٌ
اظِرَة

َ
ا ن

َ
ه
ĕ
Ɋ
َ
  ، وحينئذ فلا مناقضه بين الآيتين ولا مخالفة. [القیامة] }̘ر

  والجواب من وجوه: 
ولا يتم المدح بل  أن االله تعالى تمدح في الآية الأولى بأن الأبصار لا تدركه، -١

إلا إذا كان ذلك على سبيل الاستغراق والشمول لأوقات  و ثناءً  لا يكون مدحاً 

الدنيا والآخرة، وذلك لأن الجن وكثيراً من المخلوقات لا تدرك بالأبصار في 

  الدنيا، ولا شك أنه لا مدح في ذلك ولا ثناء. 



 كتاب التوحيد        ٥٠

تحيلة وغير ممكنة، أما لا يكون المدح ولا يتم إلا إذا كانت الرؤية الله مس -٢

  وهذا واضح. ،ستحالة فلا يصح التمدحإذا كانت لمانع غير الا

  التخصيص هنا لا يصح ولا يجوز، وذلك:  -٣

لأن بين نزول الآيتين فترة طويلة، فإحدى الآيتين في سورة الأنعام  -أ 

  والأخرى في سورة القيامة، كما ذلك محقق في أصول الفقه. 

 { - ب
ُ
ه

ُ
Ƞِر

ْ
د

ُ
 ت

َ
  لا

ُ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
خبر من االله تعالى يجب اعتقاد معناه  ]١٠٣[الأنعام:  }الأ

والإيمان به عند نزوله بلا خلاف، والمعنى كما ترى عام، فلو كانت مخصصة 

لكان اعتقاد معناها جهلاً، ويكون االله تعالى حين نزولها قد أمر باعتقاد الجهل 

االله، ولا ينبغي لمسلم نسبته وأمر بالإيمان به، ومثل ذلك لا يجوز على  ،والباطل

  إليه جل وعلا. 

قال الكثير من أهل الأصول: إن التخصيص لا يكون إلا في الأوامر  - ج

  والنواهي دون الخبر، والآية المذكورة خبر. 

  الجواب على دعوى النسخ لهذه الآية

  يحمل ذلك على النسخ.  فإن قيل:

في الأحكام المتعلقة النسخ أبعد، وذلك لأن النسخ لا يكون إلا  قلنا:

بمصالح العباد، دون الأحكام المتعلقة بصفات االله تعالى وأسمائه وما يلحق 

الأحوال  اختلافلف بحسب بذلك، والدليل على ما قلنا أن مصالح العباد تخت

الأحوال والأوقات، ألا ترى أن  ختلاففتختلف الأحكام تبعاً لا والأوقات؛

االله تعالى كلف المؤمنين في أول الأمر بأن يصبر الواحد منهم في القتال لعشرين 

من المشركين، وقد كان المسلمون حين هذا التكليف قلة قليلة يحتاج مثلهم إلى 

وتوطين الأنفس على التفاني والاستماتة  ،وهمة عالية ،وحماس شديد ،صبر عظيم

وقت لا تسمح لهم دينهم وعقيدتهم، وكانت حالتهم في ذلك الفي سبيل 

ويوطنوها هذا التوطين  ،ولو لم يعدوا أنفسهم هذا الإعداد بالتراخي والكسل،



   ٥١        واالله تعالى لا تدركه الأبصار

  لألتهمهم المشركون، واستأصلوهم تماماً. 

 ،خفف االله عنهم هذا التكليف ،وكثر أتباعه وأنصاره ،فلما قوي الإسلام

  ، وذلك لأن الحالة لا تستدعي أكثر من ذلك. فأمرهم بثبات الواحد لاثنين

وهكذا سبيل سائر الأحكام المتعلقة بمصالح العباد، أما الأحكام المتعلقة 

بأسماء االله تعالى وصفاته وما يلحق بها فلا تتغير من وقت لوقت ومن حالة 

لحالة، فلا يجوز أن تستحيل رؤيته في وقت ثم تصح في وقت آخر، ولا يجوز أن 

  قدرته من وقت لوقت و.. إلخ. تختلف 

  وصفات الذات لا تتغير على الإطلاق.  ،وذلك لأن صفاته تعالى ذاتية

فلما تمدح تعالى وأثنى على نفسه بأن الأبصار لا تدركه علمنا أنه تعالى متصف 

  لا يشاركه فيها مشارك، وصفات الذات لا تتغير.  ،ومختص بها ،بهذه الصفة

قد يقول قائل أهل اللغة: نظرت إلى الشيء ولم أره، ونظرت إلى الهلال ولم  - ٤

 {أره، ومن ذلك قوله تعالى: 
َ
ون ُǵِ

ْ
ب
ُ
Ȭ 

َ
 لا

ْ
م

ُ
 وَه

َ
كْ

َ
Ǿِإ 

َ
رُون

ُ
ظ

ْ
ن
َ
Ȭ 

ْ
م

ُ
راَه

َ
، ]١٩٨[الأعراف:  }وَت

 {على ذلك فلا يدل قوله تعالى:  وبناء
ٌ
اظِرَة

َ
ا ن

َ
ه
ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
Ƥِعلى رؤية االله  ]٢٣[القیامة:  }إ

  تعالى، فلا تخصيص. 

لفظة النظر لفظة مشتركة بين معان، منها الرؤية، ومنها الانتظار، ومنها  -٥

  الرحمة وقد سبق ذكر ذلك. 

هاهنا قرينة على تعيين المراد من المعاني وهو تعدية النظر بـ(إلى)،  فإن قيل:

  فإنه إذا عدّي بها لا يكون إلا بمعنى رؤية العين. 

 {قد جاءت تعديته بـ(إلى) في الانتظار في قوله تعالى: ا: قلن
َ

Ƥِإ 
ٌ
ظِرَة

َ
ن
َ
ȯ

ةٍ 
َ َ
ǭ

ْ
Ʉ
َ
 ..{، وجاءت تعديته بـ(إلى) في الرحمة في قوله تعالى: ]٢٤[القیامة:  }م

َ
. وَلا

 
ْ
يهِم

ĕ
Ƞَز

ُ
 ي

َ
ةِ وَلا

َ
ام

َ
قِي

ْ
 ال

َ
م

ْ
و
َ
 ي

ْ
ْهِم َǾِرُ إ

ُ
ظ

ْ
ن
َ
Ȭ...{  :فقد عدّي النظر هنا ]٧٧[آل عمران ،

  بـ(إلى)، وليس بمعنى الرؤية. 



 كتاب التوحيد        ٥٢

وكل هذا بالإضافة إلى الأدلة التي سلفت على أن االله تعالى ليس بجسم،  -٦

فإنها تدل على أن االله تعالى لا يرى، وذلك أن الرؤية لا تصح إلا للأجسام، واالله 

  تعالى ليس بجسم. 

  لماذا طلب موسى الرؤية؟

 { الجواب على موسى حين قال: وقوله عزَّ من قائل في
ْ
ر

ُ
ظ

ْ
ȫ
َ
رȕِِ أ

َ
 أ

ĕ
ب

َ
 ر

َ
ال

َ
ق

 Śِرَا
َ
 ت

ْ
ن

َ
 ل

َ
ال

َ
 ق

َ
ْك َǾِفنفى سبحانه الرؤية على العموم، والسبب في ] ١٤٣[الأعراف:  }إ

في  #طلب موسى للرؤية أن بعض سفهاء بني إسرائيل ألحوا على موسى 

ه ذلك عن بني إسرائيل طلب رؤية االله تعالى جهرة، وتماماً كما حكى االله سبحان

 {في قوله: 
ُ
م

ُ
ه

ْ
ȩ
َ
ذ

َ
خ

َ
أ
َ
 ف

ً
رَة

ْ
ه

َ
 ج

َ Ē
ȥا ا

َ
رِن

َ
وا أ

ُ
Ɏا

َ
ق

َ
ȯ 

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

ْ
َ مِن َƱ

ْ
Ɉ

َ
 أ

َ
źو

ُ
ɏ وا

ُ
Ɏ
َ
أ
َ
 س

ْ
د

َ
ق

َ
ȯ

...
ْ
مِهِم

ْ
ل

ُ
 بظِ

ُ
ة

َ
اعِق

Ē
  .]١٥٣[النساء:  }اɎص

فبسبب ذلك الطلب والإلحاح سأل موسى الرؤية، وإنما أراد بسؤاله الرؤية 

بالجواب من عند االله، ولم يسألها لنفسه، ودليل ذلك قوله إقناع الملحين عليه 

ا{: #تعالى حكاية عن موسى 
Ē
اءُ منِ

َ
ه

َ
ف

ē
 اɎس

َ
ل

َ
ع

َ
ȯ ا

َ
ا بمِ

َ
ن
ُ
لكِ

ْ
ه
ُ
ȩ
َ
  .]١٥٥[الأعراف: }..أ

لا من فعله  ،ل السفهاءية أن طلب الرؤية قد كان من فعفأفادت هذه الآ

  صلوات االله عليه. 

  إذا كان الأمر كذلك فلماذا أصابته الصاعقة معهم؟  فإن قيل:

 {ولماذا تاب بعد الإفاقة كما حكى االله تعالى ذلك في قوله: 
َ
ال

َ
 ق

َ
اق

َ
ف
َ
ا أ

Ē
م
َ
ل
َ
ف

 
َ

ْك َǾِإ 
ُ

ت
ْ
ب
ُ
ȩ 

َ
ك

َ
ان

َ
ح

ْ
ب

ُ
  ؟.]١٤٣[الأعراف:  }... الآيةس

سفير  #قد تحقق مما سبق أن سؤال الرؤية فعل السفهاء، وإنما موسى  قلنا:

 #على ذلك فإصابة الصاعقة لموسى  بينهم وبين االله عز وجل، وبناء وواسطة

   - قد كانت:

 إما لأنه طلب الرؤية من غير استئذان من االله في طلبها.  -١



   ٥٣        واالله تعالى لا تدركه الأبصار

 وإما لأن السفارة في مثل ذلك لا تجوز.-٢

أن يجعل  معهم كما تعامل أولاً حين سألوه فكان الحقيق بموسى أن يتعامل

، من غير أن يستجيب لهم إلى ما أرادوا من السؤال والطلب لرؤية االله، لهم آلهة

  فكانت الاستجابة لهم معصية لما فيها من إيهام جواز الرؤية. 

  تفصيل لما في الآيات من الأدلة على نفي الرؤية

ومن المناسب بعد ذكر ما ذكرنا من الآيات في سؤال موسى الرؤية ذكر شيء  ،هذا

  دلت عليه الآيات من الأدلة على نفي الرؤية عن االله تعالى فنقول: من التفصيل عما 

١- } Śِرَا
َ
 ت

ْ
ن

َ
  الأوقات.يفيد نفي الرؤية على جهة العموم والشمول لجميع  }ل

٢- } 
ُ
ة

َ
اعِق

Ē
 اɎص

ُ
م

ُ
ه

ْ
ȩ
َ
ذ

َ
خ

َ
أ
َ
دليل على أن مسألة الرؤية ذنب عظيم يساوي  }ف

الشرك والكفر، بدليل أن االله تعالى لم ينزل هذا العذاب الذي هو عذاب 

الصواعق إلا على المكذبين بالرسل المتعنتين في كفرهم كقوم هود وصالح 

 وشعيب %.

 {قوله:  -٣
ْ
مِهِم

ْ
ل

ُ
 دليل على أن مسألة الرؤية ذنب وعصيان عظيم. }بظِ

ا{ -٤
Ē
اءُ مِن

َ
ه

َ
ف

ē
 اɎس

َ
ل

َ
ع

َ
ȯ ا

َ
ا بمِ

َ
ن

ُ
لكِ

ْ
ه
ُ
ȩ
َ
أن سؤال على ، دليل ]١٥٥[الأعراف:  }أ

إنما السفه في طلب  ،الرؤية من أفعال السفهاء، ولا سفه في طلب الممكنات

كيف طلب ربه أن يريه كيف يحيي  #ألا ترى إلى إبراهيم  ،المستحيلات

 الموتى... إلخ، فلم يكن ذلك سفهاً.

 {الى: قوله تع -٥
َ

ك
َ
ان

َ
ح

ْ
ب

ُ
 س

َ
ال

َ
 ق

َ
اق

َ
ف
َ
ا أ

Ē
م
َ
ل
َ
تسبيح  ]١٤٣[الأعراف:  }..ف

لربه لما وقع عند الإفاقة من الصعقة دل على أن االله تعالى منزه عن  # موسى

 الرؤية ومقدس عنها.

 ... { :وقوله -٦
َ

ْك َǾِإ 
ُ

ت
ْ
ب
ُ
ȩ...{  يؤخذ من ذلك أن السؤال ذنب ومعصية

 منه. #تاب موسى 



 كتاب التوحيد        ٥٤

في الجواب على موسى حين قال: أتهلكنا بما فعل السفهاء  قال االله تعالى -٧

اءُ.{ :منا... الآية
َ
ش

َ
 أ

ْ
ن

َ
 بهِِ م

ُ
صِيب

ُ
اŗِ أ

َ
ذ

َ
 ع

َ
ال

َ
، فسمى االله ]١٥٦[الأعراف:  }. الآيةق

فدل على أن سؤال الرؤية  ،تعالى ما نزل من الصاعقة على طالبي الرؤية عذاباً 

   معصية عظيمة يستحق مرتكبها العذاب العظيم.

Ɣيولد ولم يلد لم تعالى وا  

بل ولد عزيراً، وقالت النصارى: بل ولد عيسى، وقالت اليهود  وقالت اليهود:

  والنصارى: نحن أبناء االله وأحباؤه، وقال المشركون: إن الملائكة بنات االله. 

أن التوالد من شأن الأجسام وخواصها، واالله تعالى ليس بجسم،  والجواب:

 {ومن هنا قال سبحانه وتعالى رداً على أهل هذه المقالات الباطلة: 
َ
ذ

َ Ē
Ĺوا ا

ُ
Ɏا

َ
وَق

 
ً
ا

َ
ȅَو 

ُ
ن

َ ْ
ŉ

Ē
  ͙اɎر

ً
ا
ّ
 إدِ

ً
ئا

ْ
Ʉ

َ
 ش

ْ
م

ُ
ت
ْ
 جِئ

ْ
د

َ
ق
َ
  ͚ل

ē
ق

َ
ش

ْ
Ƀ
َ
 وَت

ُ
ه

ْ
 مِن

َ
ن

ْ
ر

Ē
ط

َ
ف

َ
ت
َ
Ȭ 

ُ
اوَات

َ
م

Ē
 اɎس

ُ
اد

َ
Ȳ

َ
 ت

 
ْ
ر

َ ْ
 الأ

ً
ا
ّ
د

َ
 ه

ُ
ال

َ
ب ِ

ْ
Ŀا 

ē
رِ

َ
Ĺَو 

ُ
  ͛ض

ً
ا

َ
ȅَنِ و

َ ْ
ŉ

Ē
ا Ɏلِر

ْ
و

َ
ع

َ
 د

ْ
ن

َ
  ͜أ

ْ
ن

َ
نِ أ

َ ْ
ŉ

Ē
Ɏ ƕِلِر

َ
ب
ْ
Ƀ
َ
ا ي

َ
وَم

 
ً
ا

َ
ȅَو 

َ
خِذ

Ē
ت
َ
Ȭ͝  

ً
دا

ْ
ب

َ
ȭ ِن

َ ْ
ŉ

Ē
 آŘِ اɎر

Ē
ضِ إلاِ

ْ
ر

َ ْ
اوَاتِ واَلأ

َ
م

Ē
 Ɨِ اɎس

ْ
ن

َ
 م

ē ُ
Ǘ 

ْ
  ͞إنِ

ْ
د

َ
لق

 
ً
ا
ّ
د

َ
 ع

ْ
م

ُ
ه

Ē
د

َ
 وَع

ْ
م

ُ
اه

َ
ص

ْ
ح

َ
أجاب االله كما ترى في هذه الآية على أهل ، فقد [مریم] }͟أ

الذي كاد الكون كله بسماواته وأرضه  ،تلك الأقوال الباطلة بالجواب الغاضب

 ،وجباله أن يرجف ويتفتت لشدة نكارة تلك المقالة التي قيلت في قداسة الرحمن

عما تعالى االله  ،والتي حطته عن عز الإلهية وعظمتها إلى منازل الحيوانات المتوالدة

  يقولون علواً كبيراً.

الذي يظهر أن قول اليهود والنصارى: نحن أبناء االله وأحباؤه ليس على  ،نعم

الحقيقة، وإنما مرادهم أنهم مقربون إلى االله قرابة زائدة على سائر الناس، وأن االله 

يرهم، وأنهم صفوة االله من يحبهم حباً رابياً لا يبلغه أحد من الناس غ

  يريدوا البنوّة الحقيقية.  ..إلخ؛ ولمالخلق



   ٥٥        واالله تعالى لا يجوز عليه الفناء

Ɣالفناء عليه يجوز لا تعالى وا  
 ،اتفق المسلمون وأكثر أهل الملل الكفرية على أن االله تعالى لا آخر لوجوده

خِرُ...{وأنه لا يجوز عليه الفناء والعدم 
ْ

 واَلآ
ُ
ل

Ē
و
َ ْ
 الأ

َ
و

ُ
  .]٣[الحدید:  }ه

االله تعالى ليس من ودليل ذلك أن الفناء لا يكون إلا بسبب قدرة قادر، و

جنس المقدورات التي يصح أن تتوجه إليها وتتعلق بها قدرة القادر، لذلك قلنا 

  إن االله تعالى لا يجوز عليه الفناء.

وللمعتزلة هنا فلسفة عليلة، فقال بعض منهم في التدليل على استحالة الفناء 

ت الصفة، على االله: صفة الوجود أمر زائد على الذات، والذات هي التي أوجب

فالذات علة، وصفة الوجود معلولها، وقد ثبت أن الذات ثابتة في الأزل، 

ه في ومعلولها الذي هو صفة الوجود لا يتخلف عنها، وحينئذ فيلزم وجود

  لوجود العلة المقتضية لوجوده في الأزل. الأزل، ويستحيل عليه الفناء؛

الصفات تعالى له  بل لأن الصفة الأخص أوجبت وقال بعض منهم:

  و...إلخ.  الأربع

في ذات االله تعالى وصفاته، وأن  - كما سبق-أنه لا علة ولا معلول  والجواب:

القول بذلك قول خارج عن حد المعقول، والصحيح ما ذكرنا أولاً من أن االله 

ءٌ {تعالى ليس من جنس المقدورات  ْ َ
Ž ِِله

ْ
مِث

َ
 ك

َ
س

ْ
Ʉ
َ
  .]١١[الشورى:  }ل

Ɣغيره إله لا تعالى وا  
ءٌ {واالله تعالى لا إله غيره  ْ َ

Ž ِِله
ْ
مِث

َ
 ك

َ
س

ْ
Ʉ
َ
 { ]١١[الشورى:  }ل

ْ
ن

ُ
Ȳ

َ
 ي

ْ
م
َ
Ɏَو  Ȅ 

ً
وا

ُ
ف

ُ
ك

 
ٌ
د

َ
ح

َ
، هو الواحد الأحد المتفرد بصفات الكمال، له الأسماء الحسنى، وقد ]٤[الإخلاص: }أ

  خالف في ذلك طوائف المشركين من عباد الأصنام والمجوس والنصارى والثنوية. 

حيث جعلوا الأصنام آلهة مع االله فعبدوها  ،نام فخلافهم ظاهرأما عباد الأص

 {وقالوا: 
َ

ƚ
ْ
ل
ُ
ِ ز

Ē
ȥا 

َ
Ƥِا إ

َ
ون

ُ
Ɋ
ĕ
ر

َ
 Ǿِقُ

Ē
 إلاِ

ْ
م

ُ
ه

ُ
د

ُ
ب
ْ
ع

َ
ȫ ا

َ
  . ]٣[الزمر:  }م

إله الخير، وإله الشر، وسموا إله الخير  وأما المجوس فدانوا بوجود إلهين:

وسموا إله الشر إهرمن  ،يزدان، وقالوا: إن جميع الخير والصلاح والمنافع منه



 كتاب التوحيد        ٥٦

  وقالوا: إن جميع المضار والشرور والقتل والفساد كلها منه. 

إن االله واحد بالجوهرية، ومرادهم بذلك  :وأما النصارى فالمشهور أنهم يقولون

   وليس مرادهم بالجوهرية أنه متحيز.ليس بمفتقر إلى غيره، أنه قائم بنفسه، 

إنه ثلاثة بالأقنومية، والأقانيم عندهم ثلاثة: أقنوم الأب، وهو  ثم قالوا:

   مة، وأقنوم روح القدس وهو الحياة.ذات الباري، وأقنوم الابن وهو الكل

  ناها عندهم الشيء المنفرد بالعدد.والأقنوم كلمة سريانية، مع

أن االله والمسيح ومريم ثلاثة ب التصريح منهم والذي يدل عليه القرآن ،هذا 

ونِ {قال تعالى:  ،آلهة
ُ
 د

ْ
ِ مِن

ْ
ǐ

َ
ه
َ
Ɏِإ َ ĕ

Ʃ
ُ
وȕِ وأَ

ُ
ذِ

Ē
Ĺاسِ ا

Ē
 Ɏلِن

َ
ت

ْ
ل
ُ
 ق

َ
ت

ْ
ن
َ
أ
َ
أ

 ِ
Ē

ȥلاهوتية  :، واشتهر عنهم أنهم يقولون: إن في المسيح صفتين]١١٦[المائدة: }ا

  والثانية من الأم. وناسوتية، الأولى من الأب،

وإن العالم قد حصل  ،إن النور والظلمة قديمانوأما الثنوية فقالوا: 

  امتزاجهما.  بسبب

  بطلان ألوهية غير االله 

 ،أما الأصنام فهي حجارة منحوتة، لا تضر ولا تنفع قبل نحتها والجواب:

في حال إنها لم تخرج بالنحت عن صفتها  ،فمن أين اكتسبت بعد النحت الإلهية

  الأولى وهي الجمادية؟

وبطلان إلهيتها معلوم بالضرورة لولا غلبة الأوهام الخرافية التي غلبت على 

  المجتمعات الجاهلية بسبب الإلف والعادة وطول الزمان.

وأما إلهية البقر والشجر والشمس والقمر والنور والظلام وما أشبهها من 

كل ذلك محدث بالضرورة، والمخلوق  :فنقول ’دّعاة كعيسى ومريم الآلهة الم

ليس بمماثل لخالقه، إذ أن المخلوق مملوك لخالقه، والمملوك لا يشارك المالك في 

  ملكه، بل هو وما تحت يده من جملة ملك مالكه.



   ٥٧        واالله تعالى لا إله غيره

  التفكر في المخلوقات يوصل إلى نفي ألوهية غير االله تعالى

ئية تدل على خالق حكيم لا ثاني له، وذلك من فإن المخلوقات المر ،وبعد

حيث أنها جميعاً تراد لغاية واحدة بحيث أن هذه الغاية لا تتم على أكمل الوجوه 

 ،إلا بوجود جميع المخلوقات، وهذه الغاية هي استمرار حياة البشر وتكاثرهم

فالأرض مهيئة ومعدة للإقامة والاستيطان، بعضها جبال، وبعضها أرض 

وكل ذلك لمنافع عائدة إلى الإنسان، فالجبال علامات تعرف بها  مستوية،

الأماكن والبلدان، فلو كانت الأرض كلها خالية من الجبال لضاع الكثير وتاهوا 

في متاهاتها، بالإضافة إلى منافع أخرى للجبال تعود إلى الإنسان، منها أخذ 

على الأرض، وفيها أكنان  الحجار لبناء المنازل، ومنها أنها مصدر للأنهار الجارية

إلى  ،من المطر للمسافرين والبدو وغيرهم، وفيها يتحصن الإنسان من الأعداء

  غير ذلك من المنافع التي تعود على الإنسان.

والرياح تسوق السحاب إلى مختلف بقاع الأرض، فيصب السحاب ماءه 

ويستخرج  فتخرج به نباتات الأرض التي يتغذى بها الإنسان والحيوان، ؛عليها

  من الأرض المعادن المختلفة فيستنفع بها الإنسان. 

فيجيء النهار، ثم تغرب فيجيء الليل الذي تهدأ فيه  والشمس تشرق

أن النبات لا يزكو إلا  :الأعصاب، وفي ذلك من المنافع للبشر ما لا يحصى، منها

أن الشمس هي السبب الذي  :بشروق الشمس عليه وإلا تعفن ومات، ومنها

وذلك أن السحاب ينبعث من البحار  ،يتكون به السحاب بمشيئة االله وحكمته

فيرسل االله الرياح فتسوقه إلى حيث يشاء،  ،والمحيطات بسبب حرارة الشمس

وهذا بالإضافة إلى الدفء الذي يحصل للناس من حرارة الشمس، والضوء الذي 

نازل الشمس يحسب الناس مواعيد يسعون فيه لطلب معائشهم، وعلى م

  مصالحهم، ويعلمون بها عدد السنين والحساب، إلى غير ذلك من المنافع العظيمة.

كما يقول العلم الحديث أنه لولا  :منافع عظيمة للبشر عامة، منهاله  والقمر 



 كتاب التوحيد        ٥٨

ولانتهت  ،وجود جاذبية القمر لطغت مياه المحيطات والبحار على وجه الأرض

ومواقيت العبادات  ،أن بالقمر تعلم الشهور والأعوام :ها، ومنهاحياة البشر علي

  وغيرها، وبمنازلها تحدد المواعيد وتؤرخ، بالإضافة إلى منافع نورها. 

لحم السمك الذي يتغذى به الإنسان،  :منها ،وفي البحار منافع تعود للإنسان

لبحار، ركوب السفن على ظهور ا :استخراج اللؤلؤ والمرجان، ومنها :ومنها

  ويستخرج في هذا العصر من البحار معدن النفط ومعادن أخرى. 

الحراثة والحمل عليها،  :ركوب ظهورها، ومنها :منها ،وفي الحيوانات منافع عظيمة

  إلخ. الانتفاع بصوفها و... :الانتفاع بلحمها، ومنها :الانتفاع بدرها، ومنها :ومنها

كالأسود والنمور، ألقى االله فيها وهناك نوع من الحيوانات مؤذية للإنسان 

الخوف مما جعلها تبتعد عن الإنسان وتهرب منه، وفي ذلك منفعة عظيمة 

ونغصت  ،للإنسان، فلو أن الوحوش تسلطت على الناس لنكدت عليهم الحياة

  المعيشة و...إلخ. 

 :الاهتداء بها في ظلمات البر والبحر، ومنها :منها ،وفي النجوم مصالح للعباد

ها : النظر والتفكر في خلقمنها ،بالإضافة إلى مصالح دينية ،نة والجمال، هذاالزي

  بشهبها لمسترق السمع من الشياطين.الرجم  :الموصل إلى الإيمان باالله، ومنها

  منافع و...إلخ. له  والليل ،وللنور منافع 

فللطيور ولكل جنس من أنواع الحشرات  ،وفي كل ما خلق االله تعالى منافع

  و...إلخ  منافع

ومن أمثلة ذلك ما نشاهده إذا مات شيء من الحيوانات فإنه سرعان ما تطير 

وتركض إليه أنواع من السباع لتأكله، فلولا ذلك لحصلت  ،إليه أنواع من الطيور

عفونات يتسبب عنها كثير من الأمراض المؤذية للحياة، وكل تلك المنافع تعود 

  ياة الإنسان وبقاؤه.استمرار ح حد وغاية واحدة هولغرض وا



   ٥٩        لا قديم غير االله

يدلنا هذا الترابط بين المخلوقات في الغاية والغرض العائد إلى مصلحة 

الإنسان أن خالقها وخالق الإنسان واحد، فلو أن خالق الشمس غير خالق 

 ،الإنسان من الانتفاع بشمسه ولمنع خالقَ  ،الإنسان لأخذ خالق الشمس شمسه

ولذهب كل  ،ختلافلقين التنازع والاوهكذا في كل ما ذكرنا، ولحصل بين الخا

مع ما ذكرنا من الترابط بين المخلوقات  - إله بما خلق، فلما لم يحصل شيء من ذلك 

وحكيم  ،في ملكه، وعالم واحدله علمنا أن خالق الجميع خالق واحد لا شريك - 

  وحكمة واحدة.  ،وأعده لغرض واحد ،قد أحكم جميع ما خلق ،واحد

  اƔ غير قديم لا

وهم  ،خلافاً لمن قال: إن كلام االله تعالى قديم ،ولا قديم غير االله تعالى

وهم الأشعرية والكرّامية  ،وخلافاً لمن أثبت معاني قديمة ،الأشعرية والحشوية

  حيث قالوا: إن صفات االله تعالى معان قديمة قائمة بذاته.

  ية.وأن يكون لهم ما الله تعالى من الإله ،يلزم تعدد القدماء قلنا:

ويلزم أيضاً أن يكون االله سبحانه وتعالى مؤلفاً ومركباً، والتأليف والتركيب من 

  واالله تعالى ليس بجسم، وسيأتي الكلام في كلام االله تعالى. ،خصائص الأجسام

  به المعرفة من عباده اƔ كلف ما

تقدم ولم يكلف االله سبحانه وتعالى عباده المكلفين من المعرفة به تعالى إلا ما 

أولاً، آخراً، قادراً،  ،ذكره، وذلك كونه رباًّ مالكاً للسموات والأرض وما فيهما

لا تدركه الأبصار، ليس  ،أوجد العالم من العدم، غنياً  ،عليماً، حياً، سميعاً، بصيراً 

وينبغي  ،كمثله شيء، هذا ما ذكره صاحب الأساس وشارحه في هذا الموضع

وعلا رحمن، رحيم، وإن كان ما تقدم قد تضمن زيادة على ذلك ذكر أن االله جل 

ذلك من حيث أن مظاهر الرحمة لائحة على جميع المخلوقات، غير أنه ينبغي 

ولما لهذين الاسمين من المكانة في الدين كرر االله ، التنصيص على هذين الاسمين

  عز وجل ذكرهما في أول كل سورة. 



 كتاب التوحيد        ٦٠

تعالى إلا بما تقدم لأنه لا طريق  إن المكلف لم يكلف من معرفة االله :وإنما قلنا

إلى معرفة االله إلا آياته المبثوثة في الآفاق، وهي لا تدل على أكثر مما ذكرنا، ولا 

سبيل إلى معرفة ما سواه، وذلك أن االله تعالى ليس بجسم كما تقدم، والعقل لا 

  يتصور إلا الأجسام وصفاتها التي هي الأعراض.

  اثنان: فمقدور العقل من العلم شيئان 
أحدهما التصديق، والثاني التصور، وقد ثبت أن االله تعالى ليس بجسم ولا 

  .عرض، والعقل لا يتصور إلا ما كان كذلك، وحينئذ فلا يجوز تصور الباري تعالى

 ،)) أي تتصورهالتوحيد أن لا تتوهمه((: #ولذلك قال أمير المؤمنين 

  فلم يبق في مقدور العقل إلا التصديق بما تقدم، ولا يكلف االله نفساً إلا وسعها. 

واعلم أنه يحرم التفكر في ذات االله تعالى، وذلك أنه لا سبيل للعقل إلى  ،هذا

الوصول إلى معرفة ذات االله تعالى البتة، وحينئذ فلا يثمر التفكير إلا الشك 

الأفكار وقطع دابر المتصورين، فقال  والتصور، وقد حسم االله تعالى أطماع

 {سبحانه: 
ً
ما

ْ
 بهِِ عِل

َ
ون

ُ
يِط

ُ
ĵ 

َ
أنه قال:  ÷وروي عن النبي  ،]١١٠[طـھ: }وَلا

  )).ولا تفكروا في الخالق فإنكم لن تقدروا قدره ،تفكروا في الخلق((

ر في االله ألحد: (#وعن علي     ).من تفكر في خلق االله وحّد، ومن تفكَّ

  وقال ابن أبي الحديد في هذا الباب: 






 

 




 



   ٦١        الاسم والصفـــة

   والصفـــة الاسم

 ،الكلام لما لهما من العلاقة بهيذكر المتكلمون الاسم والصفة بين مسائل 

  وذلك في أسماء االله تعالى وصفاته.

   الاسم

في اللغة على معنى، وفي عرف أهل النحو على معنى آخر، فأما  الاسميطلق 

 بَ ضرََفي اللغة فإنهم يطلقونه على الكلمة التي تدل على معنى، فزيد اسم، وَ 

  و... إلخ. اسم

الاسم على الكلمة الدالة على معنى في وأما في اصطلاح النحويين فيطلقون 

  فزيد اسم وكذلك رجل و... إلخ.  ،نفسها غير مقترنة بزمن

فزيد ورجل وأمثالهما اسمان في الاستعمالين جميعاً اللغوي والاصطلاحي، 

وهذا المعنى هو المدلول، والاسم هو الدال  ،يدل كل واحد منهما على معنى

ومن هنا يعرف بطلان قول من يقول: إن الاسم هو المسمى، فجعلوا  ،عليه

وبعض  ،الدال والمدلول شيئاً واحداً، وأهل هذه المقالة هم الكرّامية من المجبرة

متأخري الحنفية، روي ذلك عنهم في الأساس، ولو كان الأمر كما يقولون لكان 

  الحال كما قال الشاعر: 


 

 
 

  وكان من نطق بالعسل يجد حلاوته، ومن نطق بالصبر يجد مرارته و.. إلخ. 

وقد قيل في الداعي الذي دعاهم إلى القول بذلك: إنه ذهابهم إلى أن أسماء االله 

  تعالى قديمة، فلزمهم لذلك تعدد القدماء مع االله تعالى، فهربوا إلى اختراع هذا القول. 

ويمكن أن الداعي لهم هو اشتباه الاسم والمسمى، وذلك أنهم فسروا 

فاشتبه  ،المسمى بأنه المعنى المرتسم في الذهن، وفسروا الاسم بأنه الكلام النفسي

  عليهم المعنيان.



 كتاب التوحيد        ٦٢

وهكذا تفعل المذاهب الباطلة بأهلها، وتتجاوز بهم إلى الخروج عن حدود 

ن مثل هذه المذاهب حكايتها لما تتضمنه المعقول، ويكفي الناظر في معرفة بطلا

من مخالفة الضرورة، وكيف يشتبه على عاقل اسم زيد المؤلف من ثلاثة حروف 

  و... إلخ.  ،ومعناه المؤلف من لحم ودم وروح

  الصفـة 

  تطلق الصفة على خمسة معان، بعضها لغوي، وبعضها نحوي، وبعضها كلامي:

  لمن يتعلق به كأسماء االله تعالى.الاسم الذي يتضمن المدح والتعظيم  -١

 ،تطلق الصفة ويراد بها جملة الكلام الذي يتضمن معنى في الموصوف -٢

  ) وما أشبه ذلك. زيد شجاع) يسمى وصفاً وصفة، وكذلك (زيد كريمفقولنا (

  وإطلاق هذين المعنيين هو باعتبار اللغة. 

  نه صفة للحيوان.ثبوت الحيوان على حياته، فإ :ثبوت الذات على شيء نحو - ٣

قدرة االله تعالى وعلمه و...إلخ،  :ما هو عبارة عن شيء هو الذات نحو -٤

  فإنها هي ذاته جل وعلا.

  وهذان المعنيان كلاميان. 

ما وضع من الأسماء لذات باعتبار معنى كاسم الفاعل واسم المفعول  -٥

  والصفة المشبهة، وهذا المعنى نحوي. 

كما في المعنى  ،أن الصفة ليست إلا بمعنى الوصف #وعن الإمام المهدي 

  الثاني من الخمسة المذكورة.

ويلزم على هذا القول أن تكون صفات االله تعالى عبارة عن قول الواصف لا 

  صفة إلا مجرد قول الواصف، وهذا واضح البطلان. له  غير، بمعنى أنه تعالى ليس

ن االله تعالى عالم وقادر إلا مجرد كما يلزم أن لا يفهم السامع من قول القائل: إ

  القول من غير أن يفهم لذلك معنى آخر. 



   ٦٣        الحقيــقة والمجـــاز

فإذا ثبت  ،إن النزاع في معنى الصفة يعود إلى أمر لغوي :يمكن أن يقال ،نعم

صح  - #كما قاله المهدي - أن الصفة لا تقال في اللغة إلا لقول الواصف 

ولا يلزم منه ما ذكرنا من أن السامع لا يفهم منه إلا مجرد القول، وأن االله  ،ذلك

  صفة إلا مجرد قول الواصف. له  تعالى ليس

   والمجـــاز الحقيــقة

يذكر المتكلمون الحقيقة والمجاز في كتب الكلام من أجل بيان ما يجوز 

المجاز وما لا  إطلاقه على االله تعالى من الأسماء والصفات بطريق الحقيقة أو

  لذلك نقول:  ؛يجوز

  الاسم ينقسم إلى حقيقة ومجاز. 

  الحقيقة وأقسامها

الاصطلاح الذي وقع في له فالحقيقة: هي اللفظ المستعمل في ما وضع 

  التخاطب.  به

 وتنقسم الحقيقة إلى أقسام: 
كأسد للحيوان المفترس، وجبل وشمس وقمر وما أشبه  الحقيقة اللغوية: - ١

  ذلك من الأسماء الباقية على معانيها التي وضعها العرب لها حين وضعوا اللغات. 

كالقارورة للإناء المصنوع من الزجاج، والدابة  الحقيقة العرفية العامة: - ٢

صلية لذات الأربع، ونحو ذلك من الكلمات التي نقلها العرب من معانيها الأ

إلى معان أخر، وفيما ذكرنا فقد كانت القارورة اسماً لكل ما يستقر فيه الشيء، ثم 

نقله العرب إلى إناء من الزجاج، وكانت الدابة اسماً لكل ما يدب على الأرض، 

  . فقط ثم تعارف العرب على جعله لذي الأربع

 :يقة كالكلام، والرفع، والحقيقة والمجاز، فالكلام حق العرفية الخاصة

عند أهل أصول الدين في علم أصول الدين، والرفع حقيقة عند أهل النحو في 

العلامة المعروفة، والحقيقة اسم حقيقي عند البيانيين للكلمة المستعملة فيما 



 كتاب التوحيد        ٦٤

  . له وضعت له، والمجاز اسم حقيقي عندهم للكلمة المستعملة في غير ما وضعت

المركب، والرفع لأخذ الشيء من أسفل إلى  ظِ فْ لَّ وكل هذا بعد أن كان الكلام لِ 

  أعلى والحقيقة للراية، والمجاز للطريق.

وما أشبه  ،والزكاة، والطلاق ،والصيام ،كالصلاة الحقيقة الشرعية: - ٤

مما أخذه الشرع من معناه اللغوي إلى معنى آخر، واستعمله فيه، فقد  ،ذلك

 المخصوصة. كانت الصلاة للدعاء، ثم نقلها الشرع إلى العبادة

مما  ،ونحو ذلك ،والفاسق ،والكافر ،والمؤمن ،كالإيمانالحقيقة الدينية:  - ٥

  نقله الشارع من معناه اللغوي إلى معنى من معاني أصول الدين. 

  الخلاف في وقوع الحقيقة الدينية والحقيقة الشرعية

  وقد خالف قوم في وقوع الحقيقة الشرعية والحقيقة الدينية. 

إن لفظ الصلاة قد كان في الأصل للدعاء ثم نقل  عليهم أن نقول:والجواب 

ذلك اللفظ في الشرع إلى معنى جديد هو العبادة المخصوصة، فإذا أطلقت 

الصلاة لا يفهم منها إلا العبادة دون الدعاء، وهذا هو الذي نريد بالحقيقة 

  الشرعية، وكذلك لفظ الزكاة لا يفهم منها إلا المال المخصوص. 

فظ الإيمان في اللغة يفيد التصديق، فصار في الشرع بعد ذلك يفيد معنى ول

آخر هو القول باللسان واعتقاد الجنان والعمل بالأركان، ويدل على ذلك قوله 

 {تعالى: 
ْ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
ت

َ
ليِ

ُ
ا ت

َ
 وɉَذِ

ْ
م

ُ
ه
ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
 ق

ْ
ت

َ
 وجَِل

ُ Ē
ȥكرَِ ا

ُ
ا ذ

َ
 إذِ

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏا ا

َ
م

Ē
ȫِإ

 
ُ
ه
ُ
ات

َ
ون آي

ُ Ē
Ȣ

َ
و

َ
ت
َ
Ȭ 

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ َ
Ȃَو 

ً
انا

َ
 إيِم

ْ
م

ُ
ه

ْ
ȩ
َ
اد

َ
  ̃ز

َ
ة

َ
لا

Ē
 اɎص

َ
ون

ُ
قِيم

ُ
 ي

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
Ȱ
َ
ز

َ
ا ر

Ē
وɏَِم

 
َ
ون

ُ
فِق

ْ
ن
ُ
Ȭ̄{ [الأنفال] .  

 {قال االله تعالى: قالوا:
ً
اŁِا

َ
 ص

ْ
ل

َ
م

ْ
ع
َ
ɋَو ِ

Ē
ȥِبا 

ْ
مِن

ْ
ؤ

ُ
 ي

ْ
ن

َ
فعطف ]٩[التغابن: }وَم

 ؛مما يؤخذ منه أن العمل الصالح غير الإيمان ،بالواو العمل الصالح على الإيمان

  إذ حق العطف التغاير. 

ولا مانع من استعمال الكلمة بعد  ،الإيمان هنا مستعمل في معناه اللغويقلنا: 

  نقلها في معناها الأصلي إذا دلت على ذلك قرينة. 



   ٦٥        الحقيــقة والمجـــاز

  والرد على من نفى وقوعه المجاز

في اصطلاح التخاطب له  هو الكلمة المستعملة في غير ما وضعت المجاز:

يسمى مجازاً، فإنه  ؛كالأسد إذا أطلق على الرجل الشجاع ،لعلاقة مع قرينة

لاستعمالها في  ،فإنها تكون مجازاً  ،وكالصلاة إذا أطلقها أهل الشرع على الدعاء

  عندهم. له  غير ما وضعت

لم يقع مجاز في القرآن  لمجازَ قوم فقالوا:إذا عرفت ذلك فاعلم أنه قد أنكر ا

  ولا في غيره، وأنكر آخرون وقوع المجاز في القرآن والسنة. 

  قلنا في الجواب: 
  أشعار العرب طافحة بالمجازات، من ذلك قول الهذلي: 

 
 

 
 

  المنية الموت وليس لها أظفار تنشبها.  

 {من ذلك قوله تعالى:  ،وفي القرآن الكريم الكثير من المجازات
ْ

فِض
ْ
وَاخ

ةِ 
َ ْ
ŉ

Ē
 اɎر

َ
 مِن

ĕ
ل

ē
Ȇا 

َ
اح

َ
ن

َ
ا ج

َ
م

ُ
ه
َ
Ɏ{ :٢٤[الإسراء[.  

فِهِ {وقوله تعالى:
ْ
ل

َ
 خ

ْ
 مِن

َ
هِ وَلا

ْ
ي
َ
د

َ
ِ ي

ْ
ǐ

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

ُ
َاطِل

ْ
Ǻيِهِ اȩ

ْ
أ
َ
 ي

َ
، ]٤٢[فصلت: }لا

 {يدان. وقال سبحانه وتعالى: له  فأثبت للقرآن يدين وليس
ً
الا

َ
Ȳ

َ
ا ن

َ
اه

َ
ن
ْ
ل
َ
ع

َ
ج

َ
ف

ا
َ
ه

َ
ف
ْ
ل

َ
ا خ

َ
ا وَم

َ
ه

ْ
Ȭ

َ
د

َ
 ي

َ ْ
ǐ

َ
Ȩ ا

َ
  ة المهلكة يدين اثنتين. يفجعل تعالى للقر ،]٦٦[البقرة: }Ɏمِ

تهِِ {وقال تعالى: 
َ ْ
ŉ

َ
 ر

ْ
ي

َ
د

َ
 ي

َ ْ
ǐ

َ
Ȩ 

ً
ا

ْ
Ǯ

ُ
ȷ 

َ
اح

َ
ɋ
ĕ
 اɎر

ُ
سِل

ْ
ر
ُ
فسمى تعالى  ]٥٧[الأعراف: }ي

ا {دين اثنتين، وقال تعالى: يله  المطر رحمة، وجعل
َ
ن
ُ
ȩا

َ
 آي

ْ
م

ُ
ه

ْ
ȩَاء

َ
ا ج

Ē
م

َ
ل
َ
ف

 
ً
ة َǵِ

ْ
ب
ُ
  وذلك من المجاز.  ،ءفأثبت للآيات الإبصار والمجي ]١٣[النمل:}...م

 {وقوله تعالى عن القرآن:
ٌ
كِيم

َ
đƧِ ح

َ
ع
َ
ا ل

َ
ن
ْ
Ȭ َ َȅ ِاب

َ
كِت

ْ
 ال

ĕ
م

ُ
 Ɨِ أ

ُ
ه
Ē
 ]٤[الزخرف:  }وɉَنِ

على الحقيقة، وأثبت للقرآن صفة العلو  أمٌّ وليس للكتاب  ،في أم الكتاب :فقال

  ومكتوب في المصاحف.  ،على الألسنة وجارٍ  ،وهو في الحقيقة محفوظ في الصدور



 كتاب التوحيد        ٦٦

انِ {وقال سبحانه: 
َ
د

ُ
ج

ْ
س

َ
Ȼ ُر

َ
ج

Ē
 واɎَش

ُ
م

ْ
ج

Ē
ǽَوالسجود الحقيقي ]٦[الرحمن: }وا ،

  هو وضع الجبهة على الأرض.... إلخ. وذلك غير متحقق في الشجر. 

فت ذلك فاعلم أنه لا يجوز أن يطلق على االله المجاز الذي يلزم منه إذا عر

أو  ،أو الخصوص ،تشبيه االله تعالى، كالمجاز الذي علاقته المشابهة، أو العموم

 ،إذ أن ذلك لا يكون إلا في الأجسام؛ أو المحلية ،ةيَّ أو الحالِّ  ،أو الكلية ،الجزئية

  واالله تعالى ليس بجسم. 

  التشبيه توهم تيال الآيات تفسير

 {منها قوله تعالى:  ،وقد جاء في القرآن آيات توهم التشبيه
Ē

 إلاِ
ٌ

اɎكِ
َ
ءٍ ه ْ َ

Ž 
ē ُ

Ǘ

 
ُ
ه

َ
ه

ْ
الجزء  قَ لِ طْ ، فقد يتوهم أن الوجه هنا مجاز علاقته الجزئية، فأُ ]٨٨[القصص:  }وجَ

لأن االله تعالى ليس بجسم، فلا  ؛الذي هو الوجه وأريد به الكل، وليس كذلك

ءٌ {يوصف بكل ولا جزء، تعالى عن ذلك  ْ َ
Ž ِِله

ْ
مِث

َ
 ك

َ
س

ْ
Ʉ
َ
  .]١١[الشورى:  }..ل

بل التوجيه السليم للآية أن نقول: المجاز المذكور في الآية من النوع الذي 

ءٌ {علاقته الزيادة كما في قوله تعالى:  ْ َ
Ž ِِله

ْ
مِث

َ
 ك

َ
س

ْ
Ʉ
َ
  لوا.، هكذا قا]١١[الشورى:  }ل

وعندي أنه لا بعد في جعل ذلك مما علاقته الجزئية، وذلك أن الجزء في المجاز 

غير أنه يقر حيث ورد من القرآن، ولا  ،المذكور غير مراد فلا يستلزم التشبيه

  يجوز لنا اختراع ما يشابهه من المجازات. 

انِ {ومنه قوله تعالى: 
َ
ت

َ
وط

ُ
س

ْ
ɀ
َ
 م

ُ
اه

َ
د

َ
 ي

ْ
ل

َ
ريِ {تعالى:، وقال ]٦٤[المائدة:  }ب

ْ َ
ġ

ا
َ
Ƀنِ

ُ
ي

ْ
ȭ

َ
ي{، وقوله:]١٤[القمر: }بأِ

َ
د

َ
 Ȩيِ

ُ
ت

ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
 Ɏمِ

َ
د

ُ
ج

ْ
س

َ
ȸ 

ْ
ن

َ
 أ

َ
ك

َ
ع
َ
ن
َ
ا م

َ
. ]٧٥[ص:  }م

 {وقوله تعالى: 
َ

سِك
ْ
ف
َ
ȫ Ɨِ ا

َ
 م

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
 أ

َ
ƀِ وَلا

ْ
ف
َ
ȫ Ɨِ ا

َ
 م

ُ
م

َ
ل
ْ
ع

َ
ȩ{ :ونحو ذلك. ]١١٦[المائدة ،  

رĐȒَِ {إن القرآن نزل بلغة العرب كما قال تعالى: فنقول: 
َ
انٍ ع

َ
بلِسِ

 ٍǐِب
ُ
 ،والمجاز بأنواعه ،، والعرب تستعمل في لغتها الحقيقة]١٩٥[الشعراء:  }م

والكنايات، وتوسعت في ذلك حتى قال ابن جني: إن المجاز هو الأغلب في 

ها مشحون به، وأطبق البلغاء على أن المجاز وكلامُ  العرب وأشعارُ  ،اللغة



   ٦٧        تفسير الآيات التي توهم التشبيه

  يح.والكناية ابلغ من الحقيقة والتصر

فعلى تلك اللغة نزل القرآن، ولا مانع حينئذ من ورود المجازات التي 

علاقاتها ما ذكر، غير أنه يُقر حيث ورد، ولا يجوز للمكلف أن يتجوز بإطلاق 

  مثلها على االله لما تقدم. 

 {فقوله تعالى: 
ُ
ه

َ
ه

ْ
 وجَ

Ē
 إلاِ

ٌ
اɎكِ

َ
ءٍ ه ْ َ

Ž 
ē ُ

Ǘ{ :معناه عند الجميع إلا ]٨٨[القصص ،

ولا يصح لأحد أن يستدل من هذه الآية على أن الله تعالى وجهاً من حيث أن  ،إياه

أجزاء، له  لٌّ العلاقة في ذلك المجاز هي الجزئية، التي يلزم عنها أن االله تعالى كُ 

  وحينئذ يلزم تشبيه االله تعالى بالأجسام المخلوقة تعالى االله عن ذلك.

  { :إن الوجه في قوله تعالى لأنا نقول في ذلك:
ُ
ه

َ
ه

ْ
 وجَ

Ē
غير مراد ولا  }إلاِ

 به على التشبيه سواء أكانت العلاقة هي ستدلالمقصود، وحينئذ فلا يصح الا

لفظ الأسد على رجل شجاع  تَ قْ لَ طْ فإذا أَ  ،الزيادة أو الجزئية، وهكذا جميع المجازات

  وشعراً كشعر الأسد وأنياباً كأنيابه... إلخ.  اً فلا يفهم منه أحد أن للرجل مخالب

  فإنه يلزم عنها التشبيه.  ن قيل: إذا كانت العلاقة الجزئيةفإ

جاز، ستعمال وليست مقصودة، وسبيلها سبيل المقلنا: العلاقة مصححة للا

  فقد تأولنا المجاز. ولا مانع من تأويل العلاقة، 

انِ {وقوله تعالى: 
َ
ت

َ
وط

ُ
س

ْ
ɀ
َ
 م

ُ
اه

َ
د

َ
 ي

ْ
ل

َ
كناية عن سعة العطاء  ]٦٤[المائدة: }ب

  وبسط اليدين غير مراد.  ،والبذل

ا{وقوله تعالى: 
َ
Ƀنِ

ُ
ي

ْ
ȭ

َ
ريِ بأِ

ْ َ
ġ{ :كناية عن حفظ االله تعالى وحراسته،  ]١٤[القمر

المعنى المقصود الذي هو  مُ جِ ترَْوإنما هي كلمة تُ  ،ولا مقصودة ةٍ ادَ رَ مُ  غيرُ والعينُ

  الحفظ والحراسة لا غير. 

 {وقوله تعالى: 
ّ
ي

َ
د

َ
 Ȩيِ

ُ
ت

ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
 Ɏمِ

َ
د

ُ
ج

ْ
س

َ
ȸ 

ْ
ن

َ
 أ

َ
ك

َ
ع

َ
ن
َ
ا م

َ
، كناية عن ]٧٥[ص:  }م

  من أبواب البلاغة. بابٌ  تعظيم آدم وكرامته على االله، والكنايةُ 

بلفظ الكناية على إثبات شيء أو نفيه، وذلك أن اللفظ  ستدلالولا يصح الا



 كتاب التوحيد        ٦٨

وإنما المقصود بها معنى آخر يلازم ذلك اللفظ، هذا هو  ،فيها لا يكون مراداً 

  طبيعة الكنايات، ويضاف إلى ذلك استحالة المعنى الحقيقي للفظ. 

 {وقوله تعالى: 
َ

سِك
ْ
ف

َ
ȫ Ɨِ ا

َ
 م

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
 أ

َ
ƀِ وَلا

ْ
ف

َ
ȫ Ɨِ ا

َ
 م

ُ
م

َ
ل
ْ
ع

َ
ȩ{  :من ]١١٦[المائدة ،

  أعلم غيبك.  والمعنى: تعلم غيبي ولا ،باب المجاز الذي يسمى بالمشاكلة

ِ {وقوله تعالى: 
Ē

ȥبِ ا
ْ
ن

َ
 Ɨِ ج

ُ
ت

ْ
ط

Ē
ر

َ
ا ف

َ
 م

َ َ
Ȃ 

َ
ȍ َ ْ

ǭ
َ
ا ح

َ
، فجنب ]٥٦[الزمر:  }ي

 في طاعة االله تعالى مجاز عبر به عن طاعة االله، إذ التفريط لا يقع من المكلف إلا

  جهتهم.. :أي ،اب القومنَ يقال: أخصب جَ االله، والجنب هو الجهة، 

  س جنب والأمير جنب النا     وأنشد الأخفش:

  أي الناس جهة والأمير جهة. 

تستلزم هذه العلاقة هنا  فالمجاز حينئذ من تسمية الحال باسم المحل، ولا

  لأن المقصود بالجنب الطاعة.  التشبيه؛

  الرحيم الرحمن

من الحقيقة الدينية، ودليل ذلك  ،الرحمن الرحيم اسمان الله تعالى، حقيقيان

أنهما يطلقان على االله تعالى من غير قرينة، بل لا يطلقان إلا عليه عز وجل، وذلك 

  علامة الحقيقة. 

وتكون العلاقة فيهما المشابهة، شبه  ،وليس ببعيد أن يقال: إنهما لفظان مجازيان

االله تعالى فعله بالمخلوقين من إسبال النعم عليهم في الدنيا والآخرة، وإمهالهم 

والستر عليهم في الدنيا، وقبول التوبة، ونحو ذلك بفعل ذي الحنو والشفقة، ولا 

  تعالى بخلقه. له  يلزم من تشبيه فعله تعالى بفعل المخلوق التشبيهُ 

الله مجاز، والعلاقة المشابهة بين فعله تعالى وفعل ذي الحنو والشفقة من ورحمة ا

  خلقه، ولا يلزم من ذلك التشبيه كما ذكرنا. 

 { ومن هذا النوع قوله تعالى:
ْ
م

ُ
ه

ُ
ȭِاد

َ
 خ

َ
و

ُ
 {و }وهَ

َ
اكرɋِِن

َ
م
ْ
Ɏا ُ

ْ
Ʒ

َ
 {و }خ

ْ
م

ُ
ه

ُ
رجِ

ْ
د

َ
ت

ْ
س

َ
Ƀ
َ
، }س

  حيث شبه فعله بالمنافقين بفعل خلقه.  ونحو ذلك، فلا يلزم منه التشبيهُ 



   ٦٩        الرحمن الرحيم

نِ {وقوله تعالى: 
َ

لا
َ
ق
Ē
Ǽا ا

َ
ه
ē
Ȭ
َ
Ɇ 

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ُ
رُغ

ْ
ف
َ
ن

َ
   ، كناية عن شدة الوعيد.]٣١[الرحمن:  }س

  .وجميع ما ذكرنا من المجاز والكناية لا يجوز إطلاقه على االله تعالى إلا سماعاً هذا، 

  يجوز وما لا ما يجوز إطلاقه على االله تعالى من الأسماء

ولا يجوز أن نسمي االله تعالى بشيء من الأسماء إلا بما يتضمن المدح الله تعالى 

ا{والثناء عليه كما قال تعالى: 
َ
 بهِ

ُ
وه

ُ
ع

ْ
اد

َ
 ف

َ
ţ

ْ
سُ

ْ
Łاءُ ا

َ
م

ْ
س

َ ْ
ِ الأ

Ē
ȥَِ١٨٠[الأعراف:  }و[ ،

  . ولا تحتاج الأسماء الحقيقية التي تتضمن المدح الله تعالى والثناء عليه إلى إذن سمعي

  بل لا بد من الإذن، وهؤلاء هم الذين يقولون: إن أسماء االله تعالى توقيفية.  وقال قوم:

بالأسماء  ÷قد سمى االله تعالى نفسه في كتابه وعلى لسان رسوله  قلت:

وليس بمقدور المكلف أن يثني على االله تعالى بأكثر  ، وأثنى على نفسه بها،الحسنى

أنت كما  لا أحصي ثناءً عليك،: ((÷مما أثنى على نفسه، وفي دعاء النبي 

  )).أثنيت على نفسك

  ليس من أسمائه تعالى، فلا يجوز إطلاقه على االله تعالى إلا إذا وقع كناية

إليه، وحينئذ فيصح أن عنه جل وعلا، ولا يكون كناية إلا مع ضميمة تنضم 

  (شيء لا كالأشياء).  :نقول

وقد يكون لفظ الشيء كناية من غير ضميمة، وذلك في نحو مقام 

  ستفسار، والتعميم. ، والاستدلالالا

  فنحو أن يقال: لا بد في حدوث المحدَث من شيء صدر عنه الحدوث.  ستدلالأما الا

ءٍ {ستفسار فنحو: وأما الا ْ َ
Ž 

ē
ي

َ
 أ

ْ
ل

ُ
ũِ ق

ْ
Ʉ
َ
 ب

ٌ
هِيد

َ
 ش

ُ Ē
ȥلِ ا

ُ
 ق

ً
ة
َ
اد

َ
ه

َ
ُ ش َ

Ʊ
ْ
Ɉ

َ
أ

 
ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ن
ْ
Ʉ
َ
Ɋَ١٩[الأنعام: }و[ .  

 {وأما التعميم فنحو: 
ٌ
ليِم

َ
ءٍ ع ْ َ

Ž 
ĕ

ل
ُ
Ȳِب 

ُ Ē
ȥَوا{ ،} 

Ē
 إلاِ

ٌ
اɎكِ

َ
ءٍ ه ْ َ

Ž 
ē ُ

Ǘ

 
ُ
ه

َ
ه

ْ
  . ]٨٨[القصص: }وجَ

ولا  اللهوأما في غير ما ذكرنا فلا يجوز إطلاقه على االله تعالى، إذ لا مدح فيه 

  ثناء، ولا يفيد إطلاقه على االله تعالى أي فائدة. 



 كتاب التوحيد        ٧٠

   الجلالة
اسم الله تعالى يفيد المدح والثناء عليه تعالى، ومعنى الجلالة:  )االله(الجلالة 

الجامع لصفات الإلهية التي بها يستحق العبادة، فيفهم من إطلاقها جميع صفات 

اسم علم كما يقوله النحاة،  العظمة والجلال والكبرياء والكمال، وليست الجلالة

وذلك لأن الأعلام لا تفيد معنى سوى تعيين المسمى، وأيضاً العلم ما يوضع 

حتى يميز بعضه عن بعض، له  لتمييز ذات عن جنسها، واالله تعالى لا جنس

  ولفظ الجلالة يفيد معاني العظمة والجلال والكبرياء والكمال. 

  وأحد واحد

إذ هما بمعنى المتفرد  وعلا يتضمنان المدح؛جل له  وواحد وأحد اسمان

  بصفات الإلهية والجلال التي لا يشاركه فيها أحد. 

وهذا المعنى الذي ذكرناه لهذين الاسمين هو المقصود عند إطلاقهما على 

  الخالق سبحانه. 

  ومن هذه المعاني:  ،ولهذين الاسمين معان أخر لا تجوز في حق االله تعالى

نقسام، والمختص بصفات تقل المشاركة لا يقبل التجزؤ والاد العدد، وما واح

  فيها كما يقال: فلان وحيد عصره، فهذه المعاني لا يجوز أن تطلق على االله تعالى.

 

هي التي يستحقها جل وعلا في الأزل نحو: قادر، وعالم، صفات الذات: 

  وحي، وأول، وسميع، وبصير. 

: هي التي يستحقها تعالى باعتبار فعل يفعله، ولا يوصف بها الفعل وصفات

  إلا بعد وجود الفعل، وذلك نحو: خالق، ورازق، ومحيي، ومميت. 



   ٧١        مالك، ورب، وحليم، وغفور

 

  ؟في هذه الصفات من أي القبيلين هي اختلف
والذي يظهر لي أنها من صفات الفعل، وذلك أن لفظة مالك ثبتت الله عز 

له  باعتبار فعل، هو إحداثه للمملوك وملكه له، وكذلك رب فإنه يثبتوجل 

  تعالى باعتبار فعل، هو إحداثه للمربوب وملكه له. 

وحليم صفة الله تعالى باعتبار فعل هو إمهال العصاة، مع إسبال النعم، 

  نه باعتبار فعل، هو قبول التوبة. وكذلك غفور، فإ

، إما لأنهما بمعنى قادر، كما يقول الإمام إن مالكاً ورباً صفتا ذات :قيل وقد

جل وعلا من غير اعتبار فعل، له  ، وإما لكونهما بمعنى أن المملوك#المهدي 

وهذا المعنى ثابت الله عز وعلا من قبل أن يخلق المملوك والمربوب، وهذا مبني 

، واختار على أنه يصح إطلاق المشتق حقيقة على صاحبه قبل أن يحصل الفعل

  قول صاحب الأساس. هذا ال

بل من صفات النفي،  ،إنهما ليسا من صفات الفعل :وقيل في حليم وغفور

  بمعنى أنه تعالى تارك لانتقام العصاة. 

لو كان مالك ورب بمعنى قادر لكانا صفتي ذات، غير أنهما لا يدلان  قلنا:

ودلالة  ن دلا عليه فإنما يدلان عليه بالالتزام لا بالمطابقة،على معنى قادر، وإ

بمعنى قادر من  لا تكفي لصحة ذلك، وإلا لصح لنا أن نقول: إن عالماً  الالتزام

، وهذا كم بالمطابقة، ويدل على قادر بالالتزامن عالماً يدل على فاعل المححيث إ

  لا يقوله أحد من أهل الكلام. 

واحتجاج صاحب الأساس غير مفيد، وإلا لزم أن يكون خالق ورازق صفتي ذات 

بنى احتجاجه على  #أشبه ذلك من صفات الأفعال، ولا قائل بذلك، وذلك أنه وما 

  أنه يصح اشتقاق الصفة من فعل مستقبل، ويكون إطلاقها حقيقة لا مجازاً. 



 كتاب التوحيد        ٧٢

  الفاعل اسم
يطلق اسم الفاعل كقائم وضارب على من صدر منه القيام والضرب في الماضي، 

   سيحصل في المستقبل منه.، وعلى من وعلى من يصدر منه في حال التكلم

على أنه يطلق على من يصدر منه في الحال حقيقة، ووقع  تفاقوقد وقع الا

والذي يظهر  ؟هل هو حقيقة أم مجازفي إطلاقه على الماضي والمستقبل، الخلاف 

أن اسم الفاعل يطلق حقيقة في الماضي والحال دون المستقبل، فيقال: فلان 

أو لمن يحصل منه ذلك في  ،ضارب وقاتل لمن وقع منه الضرب والقتل في الماضي

الحال دون من سيحصل منه في المستقبل، ودليل ذلك هو الفهم لذينك عند إطلاق 

  الفهم أصلاً إلا إذا اقترن الوصف بقرينة. الصفة، دون المستقبل فلا يتبادر إلى 

يكون ذلك و ،قول: إن االله تعالى خالق ما سيكونإذا عرفت ذلك فيصح أن ن

كما رواه النجري: من أنه يجوز  تفاقذن سمعي، لوقوع الامجازاً، ولا يفتقر إلى إ

مثيب  :ذن سمعي وإن كان مجازاً، نحوتعالى بما سيفعله قطعاً من غير إ وصف االله

  ومعذب الأشقياء.  ،الأنبياء

  به من الأسماءما يختص االله تعالى 

ويختص االله تعالى من الأسماء بالجلالة، فلا تطلق إلا عليه سبحانه، ويختص 

فلا يطلق إلا عليه تعالى، سواء أضيف أم لا، وبرحيم إذا كان غير  ،برحمن

مضاف، فإن أضيف جاز إطلاقه على غيره كفلان رحيم القلب، ورحيم 

وذلك لأن الإخبار به عن زيد تقييد وزيد رحيم، فإنه في حكم المقيد؛  بعشيرته،

  له، فقد خرج بذلك عن إفادة عموم الرحمة الشاملة لكل شيء. 

  ثل رحيم فيما ذكرناه سواء. وربّ م

ودليل ما ذكرنا في الرحيم والرب هو أنهما إذا أطلقا لا يحملهما السامع على 

  تعالى.   غير االله

 ،وبديع السموات والأرض ،وذي الكبرياء ،ويختص االله تعالى بذي الجلال

ومحيي الموتى، ونحو ذلك مما يشتمل على  ،وعالم الغيب ،ومهيمن ،وقدوس

  يم الذي لا يستحقه غيره سبحانه. غاية التعظ



   ٧٣        اسم الفاعل

ويختص تعالى بثابت في الأزل، خلافاً لمن اثبت ذوات الأشياء في الأزل، وهم 

المعتزلة، حيث قالوا: إن ذوات الأشياء ثابتة في الأزل غير موجودة، ففرقوا بين 

  الثبوت والوجود، وقد سبق ذكر الجواب عليهم. 

لي الجبائي، ودليل ما قلنا قوله تعالى: خلافاً لأبي ع ؛ولا يختص تعالى بقديم

دِيمِ {
َ
ق
ْ
ونِ ال

ُ
ج

ْ
ر

ُ
ع

ْ
ل

َ
Ǔ 

َ
د

َ
Ȁ 

Ē
Š

َ
 ح

َ
ازِل

َ
ن
َ
 م

ُ
اه

َ
ن
ْ
ر

Ē
د

َ
رَ ق

َ
م

َ
ق
ْ
  . [یـس] }̨واَل

وثبت بين الأمة بلا تناكر نحو: رسم قديم، وبناء قديم، فلو كان مختصاً باالله 

  تعالى لأنكر ذلك العلماء. 

  

  

۞۞۞۞۞   
  



 كتاب العدل        ٧٤

 
  العدل تعريف

العلم بتنزيه االله سبحانه وتعالى عن فعل القبيح، وأن أفعاله  العدل هنا هو:

كلها حسنة، فمن اعتقد ذلك فهو من أهل العدل، ومن هنا سميت العدلية عدلية، 

  أنه تعالى منزه عن فعل القبيح وأن أفعاله كلها حسنة.  إن االله عدل معناه:فقولنا: 

هو من لا يفعل القبيح، ولا يخل بالواجب،  ومعنى العدل في حق المخلوق:

في معنى العدل في حق االله تعالى:  #وأفعاله كلها حسنة، وقد قال الوصي 

  ) أي لا تتهمه في فعله بأنه قبيح.والعدل أن لا تتهمه(

االله تعالى منزه عن فعل فيقولون: إن  ،المجبرة يوافقوننا من حيث المبدأ ،نعم

ولم يقفوا عند  ،حسنة، غير أنهم نقضوا هذا المبدأن أفعاله كلها القبيح، وإ

فقالوا: إنه لا يوجد في الكون ظلم أو كذب أو إثم أو عدوان أو  ،مقتضاه

عصيان إلا واالله سبحانه وتعالى هو الذي خلقه وأوجده وأراده وشاءه وقدره 

وقضاه، فتنزيه المجبرة الله عن فعل القبيح تنزيه مدخول، غير مرضي، ولا 

وذلك أنهم لم ينزهوا االله تعالى إلا بقول اللسان المجرد عن أي معنى،  مقبول،

فتنزيههم الله تعالى بذلك في الحقيقة إنما هو استهزاء، ونظير ذلك إيمان المنافقين 

 {المذكور في قوله تعالى: 
ُ Ē
ȥَوا ِ

Ē
ȥا 

ُ
ول

ُ
رسَ

َ
Ɏ 

َ
ك

Ē
 إنِ

ُ
د

َ
ه

ْ
ش

َ
Ⱥ وا

ُ
Ɏا

َ
 ق

َ
ون

ُ
افقِ

َ
ن
ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
اءَك

َ
ا ج

َ
إذِ

 
ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
ون

ُ
ذِب

َ
ǔ

َ
 ل

َ
ǐِِافق

َ
ن
ُ
م
ْ
Ɏا 

Ē
 إنِ

ُ
د

َ
ه

ْ
ش

َ
Ȼ 

ُ Ē
ȥوَا 

ُ ُ
Ȅو

ُ
رسَ

َ
Ɏ 

َ
ك

Ē
 إنِ

ُ
م

َ
، فحكم االله [المنافقون] }̂ل

  تعالى بكذبهم لما كانت عقيدتهم تخالف ألسنتهم. 
  والقبيح الحسن حقيقة في فصل

  ، سواء كان واجباًَ  أم مندوباً أم مباحاً أم مكروها. عليهما لا عقاب  الحسن:

  عاقب عليه فاعله على بعض الوجوه. ما يوالقبيح: 

على بعض الوجوه لتدخل القبائح الواقعة من الصبيان  :فقوله في الحد

على ما ذكرنا فلا واسطة  ف بالقبح ولا عقاب عليها، وبناءً والمجانين، فإنها توص

  ح. يبين الحسن والقب



   ٧٥        فصل في حقيقة الحسن والقبيح

  علة قبح الفعل عند أئمتنا ومن وافقهم

لا يقبح الفعل إلا لوقوعه على والزيدية ومعتزلة البصرة:  %قال أئمتنا 

وجه يتعلق به، ومعنى ذلك أن القتل مثلاً يقبح إذا كان على وجه الفساد 

والعدوان، فإذا انتفى الفساد والعدوان في القتل فلا يقبح كالقتل قصاصاً أو 

من عدم حداً، ويقبح الكذب لما يترتب عليه من نقص قائله، وما يترتب عليه 

  الوثوق به، ولما يترتب عليه من العدوان والفساد إذا كان فيه ضرر على أحد. 

واختلاط الأنساب، مع ما يحصل به  ،ويقبح الزنا لما فيه من هتك الأعراض

وما يترتب عليه من  ،من الأمراض الفاتكة، وشرب الخمر لما فيه من فساد العقل

عقلية والشرعية فإن قبحها لم يكن إلا العدوان والفساد، وهكذا سائر القبائح ال

  . صير الفعل قبيحاً من أجل أمر يتعلق بها بسببه ي

  القائلون بأن الفعل يقبح لذاته

أن الفعل يقبح لا لأمر يقع : وروي عن بعض المتكلمين وبعض الفقهاء

عليه، بل إنما يقبح لذاته، واستدلوا على ذلك بأن قالوا: إن الأصل في مطلق 

لأنها تصرف في ملك االله سبحانه  ظر، وإنما كان الأصل فيها كذلك؛لحالأفعال ا

عله فهو ذن فيه من االله للمكلفين بفك لا يجوز إلا بإذنه، فما جاء الإوتعالى، وذل

ذن فهو قبيح، ومن هنا فلا يحتاج القبح إلى وجه كما حسن، وما لا يجيء فيه الإ

  يقوله الأولون. 

، أو تذم من تناول شربه من الأنهار ونحوها أن العقلاء لا والجواب عليهم:

ى ولو كان الأصل هو  ود الشرائع، ولا تصوب من عاقبه،في الأرض قبل ور تمشَّ

  ذن الشرع. ؛ لتعديه في الفعل قبل معرفة إالحظر لذمته العقلاء، وصوبت من عاقبه



 كتاب العدل        ٧٦

  تعليل الأشعرية لقبح الفعل

بل إنما يقبح الفعل من أجل نهي الشارع عنه،  وقالت الأشعرية وغيرهم:

  ولا يعرف المكلف قبل النهي قبيحاً ولا حسناً، فالقبائح عندهم كلها شرعية. 

من المعلوم أن الكفرة المنكرين للشرائع يستقبحون الظلم والعدوان  قلنا:

معاقبته، كما هو  يطالبون فيوالفساد في الأرض، ويستحسنون العقاب عليه، بل 

ال اليوم فإن الدول الكافرة قد أطبقت على محاربة الإرهاب وعلى معاقبة الح

الإرهابيين، وفي الدول الكافرة أنشئت منظمات تعتني بحقوق الإنسان، تستنكر 

  ظلم الأبرياء وتطالب بمحاكمة المجرمين. 

وأيضاً فإن العقلاء جميعاً من الملاحدة وغيرهم لو رأى أحدهم صبياً يريد أن 

تركه،  ستقبحمنعه من ذلك ولا ستحسن بئر، أو يمد يده ليأخذ حيةّ لايتردى في

  برحم. له  وإن لم يكن

فقد كان من المفروض أن لا يكون مثل هذا موضع خلاف بين  ،وبعد

  واستحسان الحسن.  ،المكلفين لوضوح استقباح القبيح في الفطرة

إلى برهان وإنما ومما لا شك فيه أن أهل هذا القول لا يستندون إلى حجة ولا 

اخترعوه من عند أنفسهم اختراعاً ليغلقوا به على خصومهم أبواب الجدال التي 

وما يلحق به من  ،بسبب قولهم بالجبر ،انهالت فيها عليهم جحافل النقد والإلزام

  كون العبد غير مختار. و..إلخ. 

  قول بعض المجبرة في سبب قبح الفعل

  ل من العبد لكونه مربوباً وعبداً مملوكاً. إنما يقبح الفع وقال بعض المجبرة:

ويحسن  ،وعلى الجملة فإن المجبرة جميعاً يذهبون إلى أن الفعل يقبح للنهي

  لعدم النهي، أو يقبح لكون العبد مربوباً أو مملوكاً، ويحسن للإباحة.

 ،وفي حق االله تعالى: يحسن الفعل منه تعالى لعدم النهي في حقه جل جلاله



   ٧٧        فصل في حقيقة الحسن والقبيح

لعدم  ؛رباً، فيحسن منه تعالى فعل الكذب والظلم، ولا يكون قبيحاً لكونه   أو

النهي أو لكونه رباً، وعلى هذ المبدأ بنوا مذهبهم حيث قالوا: إن االله تعالى هو 

الذي يخلق الكفر في الكافر ويقيدّه به، بحيث لا يتمكن من الخروج منه، ثم 

  يعذبه في النار خالداً فيها. 

كما ذكرتم للزم أن لا يوثق بخبره تعالى، وللحقته تعالى لو كان الأمر قلنا: 

، تفاقلا يجوز بالا ،صفات النقص التي هي الكذب ونحوه، وكل ذلك باطل

  وما أدى إلى الباطل فهو باطل. 

ولا  ،وتنفر عنه الفطرة ،فإن الظلم والكذب قبيح يستقبحه العقلوبعد، 

ا صدر من العالم بالقبيح الفاعلين، إلا أن القبيح إذ اختلافيختلف ذلك ب

  المستغني عن فعله كان أقبح وأسمج. 

  وعلة قبحها القبائح الشرعية

 {، ومن هنا قال تعالى: قُبحت القبائح الشرعية لما في فعلها من المفاسد
ْ

ل
ُ
ق

 
َ
ن

َ
ط

َ
Ȩ ا

َ
ا وَم

َ
ه
ْ
رَ مِن

َ
ه

َ
ا ظ

َ
 م

َ
احِش

َ
و

َ
ف
ْ
َ ال

ĕ
Ȓ

َ
 ر

َ
م

Ē
ر

َ
ا ح

َ
م

Ē
ȫِ١٥١[الأنعام: }إ[ .  

لما فيه من هتك الأعراض، واختلاط الأنساب، ثم لما يتسبب  فتحريم الزنا

عن فعله من حدوث الأمراض الغريبة التي تحدثت عنها السنة، والتي ظهرت 

لما فيه من فساد العقل الذي يترتب على  وتحريم الخمربكثرة في هذا الزمان، 

ومن  ،إلى الزنا لما فيه من الدعوة وتحريم الغناءفساده الكثير من الجرائم والمآثم، 

هنا قيل: ما استنزلت العفيفة عن عفتها بمثل الغناء، ولما فيه من الغفلة عن ذكر 

الغناء ينبت النفاق في االله التي تؤدي إلى فساد القلب، ومن هنا جاء في الرواية: ((

  )).القلب كما ينب الماء الشجر

وإلى آخر المحرمات الشرعية، غير أن هناك محرمات قد يخفى الفساد المترتب 

 {على فعلها، ومن هنا قسم االله تعالى الفواحش قسمين في قوله تعالى: 
َ
م
Ē
ر

َ
ا ح

َ
م

Ē
ȫِإ 

ْ
ل

ُ
ق

 
َ
ن

َ
ط

َ
Ȩ ا

َ
ا وَم

َ
ه
ْ
رَ مِن

َ
ه

َ
ا ظ

َ
 م

َ
احِش

َ
و

َ
ف
ْ
َ ال

ĕ
Ȓ

َ
  فحشه.  ، فقسم ظاهر فحشه، وقسم خفيٌّ }ر



 كتاب العدل        ٧٨

%: ولا منا ،هذا قبح إن وجه فاة بين ما ذكرنا وبين قول قدماء أئمتنا 
هو كونه كفراً لنعمة المنعم، وكفران النعمة قبيح عقلاً، وذلك  ح الشرعييالقب

  أنه لا مانع من تعدد أوجه القبح. 

  الحسـن الشــرعي 

كالصلاة والصيام هو لما فيها من المصالح  الحسن الشرعيحسن ووجه 

 {ال االله تعالى في آخر آية الوضوء للمكلفين، ومن هنا ق
َ

ل
َ
ع

ْ
 Ǿَِج

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
م

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ
ه

َ
ت
َ
م

ْ
 نعِ

Ē
 وǾَُِتمِ

ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
 Ǿِطُ

ُ
رɋِد

ُ
 ي

ْ
Ȳِن

َ
رَجٍ وَل

َ
 ح

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
  . ]٦[المائدة: }..ع

ولا منافاة بين ما ذكرنا وبين ما ذهب إليه الكثير من أئمتنا % من أن الوجه 

  لما ذكرنا في القبيح.  ؛شكراً لنعم االله تعالىهو كونها 

  قول المعتزلة في وجه قبح القبيح الشرعي ووجه الحسن الشرعي والمندوب

وذهب الكثير من المعتزلة إلى أن وجه قبح القبيح الشرعي هو كونه مفسدة 

  في التكاليف العقلية.

والمفسدة هي ما يكون المكلف معه أقرب إلى فعل القبيح وترك  قالوا:

الحسن الشرعي هو كونه لطفاً ومصلحة في  حسن الواجب، وذهبوا إلى أن وجه

  التكاليف العقلية. 

واللطف هو ما يكون المكلف معه أقرب إلى فعل الواجبات العقلية  قالوا:

  وعدم الإخلال بها. 

إن الوجه في ندبها كونها مسهلة للواجبات  وقالوا في المندوبات الشرعية:

العقلية، وبعضهم: كونها لطفاً في فعل المندوبات العقلية وترك المكروهات 

  المكروه الشرعي عندهم كونه مسهلاً لترك القبائح. [ترك] العقلية، ووجه 

و إلى فعل الواجبات أنا لا ننكر أن فعل الواجبات الشرعية يدع والجواب:

رِ {له تعالى: لقو العقلية؛
َ
ك

ْ
ن
ُ
م
ْ
Ɏَاءِ وا

َ
ش

ْ
ح

َ
ف
ْ
نِ ال

َ
 ع

َ
Ʈ

ْ
ن
َ
ȩ 

َ
ة

َ
لا

Ē
 اɎص

Ē
، ]٤٥[العنكبوت:  }إنِ

غير أنهم أخطأوا حيث اقتصروا على ذكر هذا الوجه، بدليل ما ذكرنا في 



   ٧٩        فصل في حقيقة الحسن والقبيح

الوضوء، ولا مانع من تعدد الجهات، فالصلاة عبادة يراد بها الشكر للمنعم   آية

 {بدليل 
َ
اوُد

َ
 د

َ
وا آل

ُ
ل

َ
م

ْ
ȭا 

ً
را

ْ
ك

ُ
 {، وقوله تعالى: ]١٣[سـبأ:  }ش

Ē
ِن

ْ
Ŀا 

ُ
ت

ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
وَم

ونِ 
ُ
د

ُ
ب
ْ
 Ǿَِع

Ē
 إلاِ

َ
س

ْ
Ⱥِ

ْ
  . [الذاریات] }̹واَلأ

مع ما فيها من صحة الجسد بسبب تضمنها للحركات الرياضية، ثم طهارة 

الظاهر الذي تتسبب عنه طهارة الباطن من النشاط والأريحية وزكاء الفطرة، 

الأوساخ والنجاسات على البدن أو الثياب يبعث في  وبالعكس فإن وجود

وتتشوش بسببه الفطرة، وهذا بالإضافة إلى أن فعل الصلاة يدعو  ،النفس القلق

  العقلية والشرعية.  ،إلى ترك المنكرات، وإلى فعل الطاعات على العموم

والله تعالى فيما شرع من العبادات حكم ومصالح عائدة إلى العباد زائدة على 

نها شكراً، وعبادة، وألطافاً، كما ذكرنا في الصلاة من الصحة، والنظافة، كو

كتشافات العلمية وزكاء العقل، وقد رأيت في بعض الاوالنشاط، والأريحية، 

الحديثة كلاماً لبعض المكتشفين يقول فيه ما ملخصه: يوجد على سطح الجسم 

النقاط يتركز في  نقاط عديدة ذات صلة بأعضاء الجسم الداخلية، ومعظم هذه

الأطراف والوجه واليدين والأذنين والقدمين، وتدليك هذه النقاط يعيد 

التوازن والنشاط لأجهزة الجسم الداخلية، ويفيد لعلاج كثير من الأمراض 

المزمنة كآلام الظهر، والرقبة، والعمود الفقري، وارتفاع الضغط الدموي، 

تر، وغير ذلك من الأمراض، كما أنه والتو ،والإمساك المزمن، والأرق، والصداع

يخفف من حدة التوتر الناشئ من ضغوط الحياة اليومية التي تسبب لكثير من 

وينشط الدورة  ،سترخاءيعيد للإنسان الشعور بالراحة والاالأمراض، و

الدموية، ويساعد على التخلص من المواد السامة والضارة في الجسم، ويجدد 

  و... إلخ. للإنسان النشاط والحيوية 

 {لذلك ذكر االله تعالى في آخر آية الوضوء قوله:  قلت:
َ

ل
َ
ع

ْ
 Ǿَِج

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
م

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ
ه

َ
ت
َ
م

ْ
 نعِ

Ē
 وǾَُِتمِ

ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
 Ǿِطُ

ُ
رɋِد

ُ
 ي

ْ
Ȳِن

َ
رَجٍ وَل

َ
 ح

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
  ع

ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
ل

َ
ع
َ
ل

 
َ
رُون

ُ
ك

ْ
ش

َ
ȸ̇{ [المائدة] أن في تشريع الغسل من الجنابة  في هذه الآية فبين االله تعالى



 كتاب العدل        ٨٠

والوضوء منافع عائدة إلى الإنسان، غير أنه ذكرها على سبيل الإجمال في قوله: 

} 
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ
ه

َ
ت
َ
م

ْ
 نعِ

Ē
 وǾَُِتمِ

ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
  . }Ǿِطُ

وبما ذكرنا يتبين ضعف فلسفة المعتزلة في هذا الباب، وكذلك ضعف قول من 

  . اقتصر على أن الوجه هو كونها شكراً 

   ختياروالا الجــبر

العبد مختار في أفعاله يحدثها كيفما شاء على حسب إرادته وداعي نفسه، وهذا 

  هو مذهب الزيدية والمعتزلة وغيرهم. 

ما صدر من العبد من خير  كلإنه لا فعل للعبد، وإن  وقالت المجبرة جميعاً:

وشر فإن االله تعالى هو الذي يخلقه فيه، وما العبد إلا كالشجرة التي تتحرك 

بتحريك االله لها، وما نسبة الفعل إلى العبد إلا كنسبة الطول والقصر والسواد 

والبياض إليه، إلا أن طائفة من المجبرة لما رأوا قبح هذا المذهب وظهور سوءته 

ة جديدة، وأظهروه للناس في كساء جديد فقالوا: إن االله تعالى اخترعوا له فلسف

هو الذي يخلق أفعال العبد، غير أن للعبد كسباً، وهذا القول للأشعرية، ولا 

  مهرب لهم في هذه الزيادة كما سيأتي. 

  قول الأشعرية بالقدرة المقارنة وبالكسب

رة في أفعاله، غير إن قدرة العبد هي المؤث: وقال آخرون من متأخري الأشعرية

أن هذه القدرة يخلقها االله تعالى في حال حدوث الفعل، بمعنى أن القدرة مقارنة 

  للفعل، تحدث عند حدوثه، وتعدم عند نهايته.

إنها قدرة موجبة للمقدور، بمعنى أن : ثم تحدثوا عن هذه القدرة فقالوا

  القدرة إذا حصلت فلا بد من حدوث الفعل. 

  لمجبرة الأول، لأن خالق العلة خالق للمعلول. وهذا هو عين مذهب ا



   ٨١        الجــبر والاختيار

   ونقول في الجواب عليهم:
إن فرق المجبرة متفقون جميعاً في نسبة الفعل إلى االله تعالى دون العبد، 

فالأشعرية والمتأخرون منهم هربوا إلى غير مهرب، فلم يخرجوا في هروبهم من 

الذي يخلق أفعال العبد، وإنما  إن االله تعالى هو :مذهب الجبر، فإنهم جميعاً يقولون

  اختلفت الفلسفة التي تتحدث عن ذلك المذهب.

وكسب الأشعرية غير معقول، وذلك أنهم يقولون إن االله تعالى هو الذي 

يخلق أفعال العباد، وللعبد منها كسب، وحينئذ فهل الكسب الذي أضافوه إلى 

ولم يردوا جواباً عن هذا السؤال إلى اليوم،  ؟العبد فعل من الأفعال أم غير فعل

فتحيروا وبهتوا عند هذا السؤال، فلم تسمح لهم قواعد المذهب أن يقولوا: إن 

الكسب فعل من الأفعال، لأن الأفعال عندهم كلها من خلق االله، ولا يجوز أن يضاف 

  ء هو.إن الكسب غير فعل عجزوا عن بيان أي شي :شيء منها إلى العبد، وإن قالوا

وحينئذ يتبين لنا أن طوائف المجبرة متفقون على أن الأفعال كلها من خلق  

  االله لا من فعل العبد.

  الجواب على طوائف المجبرة

   فنقول:ومن هنا فإنا نرد عليهم جميعاً بجواب شامل لهم، 

مذهب الجبر متصادم مع ما يجده كل عاقل من نفسه، ويلمسه بضرورة  -١

وأفعاله التي يحدثها على حسب مشيئته وإرادته، من غير أي  عقله، في تصرفاته،

شعور بأي دافع سوى إرادته ومشيئته، وأقوى الأدلة على الإطلاق ما يحصل عن 

  باشرة من غير واسطة فكر أو نظر.طريق الوجدان، وذلك أن العقل يدرك ذلك بالم

بغير  ويعبر المتكلمون عن مثل ذلك بالمعرفة الضرورية، وهي التي تحصل

واسطة فكر أو نظر، كعلم الإنسان بأنه جائع، أو عاطش، أو صحيح، أو سقيم، 

  أو خائف أو آمن، أو أعمى، أو بصير، أو مضطر، أو مختار و.. إلخ.



 كتاب العدل        ٨٢

ومن هنا فلا يستطيع أهل الجبر أن يدفعوا الفرق بين حركة المرتعش الذي 

  ه من غير مرض. اختياريرتعش من الحمّى، وبين حركة المرتعش الذي يرتعش ب

من المعلوم الذي لا شك فيه أن أفعال كل عاقل صادرة منه على حسب  -٢

إرادته وكراهته، وهذا بخلاف الطول والقصر، وبياض اللون وسواده، فإنه لا 

  يتوقف على إرادة العبد ومشيئته.

 {: ومن القرآن قوله تعالى -٣
ْ
م

ُ
ت
ْ
ȿِا ش

َ
وا م

ُ
ل

َ
م

ْ
ȭفدل تعالى بهذه ]٤٠[فصلت:  }ا .

الآية على أن الأعمال صادرة من العباد، وأنها صادرة عن مشيئتهم، ونحو ذلك 

  في القرآن كثير، وهو مملوء بنحو: تعملون، تصنعون، تفعلون. 

لو كان الأمر كما تقوله المجبرة للزم أن يسمى الباري عز وعلا كافراً  -٤

حانه هو الذي فعل ذلك، وأراده، وكاذباً وظالماً وسارقاً َ و... إلخ، لأنه سب

 {وبريء منه،  ،دون العبد فإنه منزه عن ذلك ،وشاءه
Ē

Ŕ
َ
Ɇ 

ُ Ē
ȥا 

ُ
م

ُ
ه
َ
ل
َ
ات

َ
ق

 
َ
ون

ُ
ك

َ
ف

ْ
ؤ

ُ
  . [التوبة] }̟ي

؟ ينسبون وإلى أين تمادى بهم الضلال والشقاءانظر إلى أين بلغ بهم الهوى؟ 

 {علها، فعل القبائح والعظائم إلى االله تعالى، وينزهون أنفسهم عن ف
ُ
ه
َ
ان

َ
ح

ْ
ب

ُ
س

 
ً
بƷِا

َ
 ك

ً
ا
ّ
و
ُ
ل

ُ
 ع

َ
ون

ُ
Ɏو

ُ
ق

َ
Ȭ ا

Ē
م

َ
ȭ 

َ
Ƥا

َ
ع

َ
ȩَ[الإسراء] }̬و .  

ويلزم المجبرة بطلان الأوامر، والنواهي، وإرسال الرسل، وإنزال  -٥

 الكتب، وذلك أن أمر من لا يستطيع الفعل والترك قبيح. 

الفطرة، ويكذبه  هُ جُّ تمَُ ،وعلى الجملة فهذا المذهب مذهب خرافي باطل

الوجدان والضرورة، وترده نصوص القرآن والسنة، ويتبرأُ منه العدل والحكمة، 

  ولا يحتاج رده إلى أكثر من معرفته. 

إن االله تعالى أعظم من أن يقع في ملكه ما لا يريد، وسبحان الذي لا  وقولهم:

 يكن، وقولهم: إن ما شاء االله كان وما لم يشاء لم :يقع في ملكه إلا ما يريد، وقولهم

وإن من ادّعى أنه فاعل لفعله  ،من توحيد االله نسبة جميع أفعال العباد إليه تعالى



   ٨٣        أفعال العبد: الأفعــال المتولــدة

وما أشبه ذلك، إنما هو من الأساليب والحيل الماكرة التي  ،فهو مشرك غير موحد

  يروجونها على ضعاف العقول والبله. 

ه ووحدانيته فقد وليس في كل ذلك الذي ذكروا ما يتنافى مع عظمة االله وتنزيه

 {قال تعالى: 
َ
اد

َ
س

َ
ف
ْ
 ال

ē
بِ

ُ
ĵ 

َ
 لا

ُ Ē
ȥَواώ{ [البقرة]  ،ولا شك أن الفساد في الدنيا كثير

 {وقال تعالى: 
ْ
ن

َ
اتِ أ

َ
و

َ
ه

Ē
 اɎش

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
 ي

َ
يِن

Ē
Ȇا 

ُ
رɋِد

ُ
ɋَو 

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
وب

ُ
ت
َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 أ

ُ
رɋِد

ُ
 ي

ُ Ē
ȥَوا

 
ً
ظِيما

َ
 ع

ً
لا

ْ
ي
َ
وا م

ُ
مِيل

َ
رَ {، وقال تعالى: [النساء] }̜ت

ْ
ف

ُ
Ȳ

ْ
ادِهِ ال

َ
 لعِبِ

َ
ƃ

ْ
ر
َ
 ي

َ
. ]٧[الزمر: }وَلا

  ولا شك أن الدنيا مشحونة بالكفر والكافرين.  

  شبهة وجوابها

 {ومن شبه المجبرة التي يستدلون بها على مذهب الجبر قوله تعالى: 
ُ Ē
ȥَوا

 
َ
ون

ُ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
ȩ ا

َ
 وَم

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ق
َ
ل

َ
  هكذا قالوا. ،أي خلقكم وعملكم [الصافات] }͡خ

قد جاءت هذه الآية تستنكر على المشركين عبادة  قلنا في الرد عليهم:

 { الأصنام، فقال تعالى:
َ
ون

ُ
حِت

ْ
ن
َ
ȩ ا

َ
 م

َ
ون

ُ
د

ُ
ب
ْ
ع

َ
ȩ
َ
ا  ͠أ

َ
 وَم

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ق
َ
ل

َ
 خ

ُ Ē
ȥَوا

 
َ
ون

ُ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
ȩ͡{ [:الصافات]  فاستنكر االله تعالى عليهم عبادة الحجارة التي ينحتونها

بأيديهم ويصورونها أصناماً َ، مع أنه جل وعلا هو الذي خلقهم، وخلق الأصنام 

ا{المنحوتة من الحجار، و
َ
  هي الموصولة وليست مصدرية.  }م
  المتولــدة الأفعــال :العبد أفعال

 الحاصلة بالمباشرة،أحدهما الأفعال  تنقسم أفعال العبد إلى قسمين:

  الحاصلة بالتولد. وثانيهما 

هي التي تحصل بواسطة الآلة أو نحوها، فما تولد من فعل  الأفعال المتولدة:

العبد فإنه ينسب إليه، وتلحقه أحكامه، وقد روي عن بعض من المعتزلة أقوال 

  وهذا مروي عن النظّام وصالح قبّة.  ،أن المتولد فعل االله منها:في المتولد، 

  أنه حدث لا محدِث له، وهذا مروي عن ثمامة.  ومنها:

والمتولد إنما   الإرادة، وما سواها من المباشرأنه لا فعل للعبد إلا ومنها:

  حصل بطبع المحل، ليس من االله ولا من العبد.



 كتاب العدل        ٨٤

ن قتل غيره قلنا في الرد عليهم: لو كان الأمر كما ذكروا لما جاز القصاص لم

  بسيف، أو برمي السهم والحجر ونحوهما. 

وأيضاً فإن المعلوم بضرورة العقل أن فعل الرمي والكتابة والقتل وما أشبه 

ذلك أفعال من العبد، ولم تفرق الضرورة بين المباشر والمتولد، فإنها تحكم على 

  الكل بأنه من فعل العبد. 

  يان فنقول: وسنبين الضرورة وإن كانت لا تحتاج إلى ب

ب قصد العبد وداعيه، وتنتفي إن الأفعال المتولدة تقع على حس -١

  كراهته.  بحسب

  إنها تتبع القدرة في القلة والكثرة.  -٢

 إنها تحصل بحصول الآلة وتنتفي بانتفائها.  -٣

  العقلاء يستحسنون الأمر بالكتابة والرمي، وكل ذلك يوضح ما ذكرنا. -٤

   تعالى اƔ أفعال

ال االله تعالى أفعال قدرة، أي أن االله تعالى يخلق ما يشاء من غير واسطة أفع

سواها، من حركة، أو سكون، له  شيء، فأفعال االله تعالى هي المخلوقات، لا فعل

  أو عرض، بخلاف فعل العبيد، فإنما هو حركة أو سكون. 

إن االله تعالى يخلق  ، فقالوا:وللمعتزلة في هذا الباب فلسفة غير معقولة

المخلوقات، أو يفنيها بواسطة عرض، وقالوا عن هذا العرض: إنه لا محل له، 

  وسموا عرض الخلق إرادة، وعرض الإعدام الفناء. 

لا دليل على ما ذكروه، ولا طريق إلى إثباته، لا من عقل ولا سمع،  قلنا:

وإثبات ما كان كذلك جهالة وضلالة، بل إن الدليل القاطع والحجة الواضحة 

  قد قامت على استحالة عرض لا في محل. 

ما سبق أن الأعراض من صفات الأجسام وخصائصها، وأنها لا فقد ثبت في

  غير منفكة عنها.  تتصور البتة إلا في الأجسام



   ٨٥        القــــدرة

  الفرق بين أفعال العباد وأفعال االله تعالى

وأفعال العباد أفعال جارحة وأفعال قلب، فأفعال الجوارح هي أفعال 

والمحبة، والكراهة،  الأعضاء وأفعال القلب هي كالتفكير، والعلم، والظن،

  والعزم، والنية، ونحو ذلك. 

ض فقط، إذ هي إما حركة أو وأفعال العبد كلها الجارحية والقلبية أعرا

  سكون، أو نحوهما كأفعال القلوب. 

ويستحيل من العبيد إحداث الأجسام، وبعض الأعراض، كالألوان، 

  والطعوم، والروائح، والحرارة.

  . وأفعال العبد كلها هي: المباشر والمتولد

ما  فالمبتدأ من أفعاله تعالى هووالمتولد؛  وأفعال الباري عز وعلا منها المبتدأ

بواسطة سبب، كإثارة السحاب  يحصل بغير واسطة، والمتولد هو ما يحصل

في السماء، فإن ذلك بسبب الرياح، وكخلق النور والضوء وصلاح الثمار  وسوقه

  و.. إلخ فإنه حاصل بسبب الشمس. 

   القــــدرة

كالآلة، يفعل له  خلق االله تعالى للعبد قدرة محدودة، وجعلها سبحانه وتعالى

بها ما يشاء من شؤون دينه ودنياه، والعبد مع وجود القدرة فيه قد يفعل الفعل 

  وقد لا يفعله. 

إن االله تعالى يخلق للعبد : وهم الذين أثبتوا للعبد قدرة وقال بعض المجبرة

قدرة، فإذا حصلت القدرة حصل بحصولها الفعل لا محالة، فإذا انتهى الفعل 

ندهم أن االله تعالى يخلق للمؤمن القدرة على الإيمان، فيحصل انتهت القدرة، فع

الإيمان لا محالة، بسبب حصول القدرة عليه، ويخلق للكافر قدرة على الكفر 

فيحصل الكفر لا محالة، ويخلق للمصلي القدرة على الصلاة فتحصل الصلاة 

يخلق  حتماً، وهكذا كل طاعة، أو معصية، أو حركة، أو سكون، فإن االله تعالى



 كتاب العدل        ٨٦

لكل واحد قدرة خاصة، فإذا حصلت القدرة على الحركة حصلت، وإذا لم 

تحصل القدرة استحال حصولها، فالعبد الذي لا يصلي يقولون في حقه: إنه كان 

لا يستطيع الصلاة لعدم وجود القدرة، وهكذا يعللون انتفاء الأفعال بعدم 

  القدرة، ووجود الأفعال بوجود القدرة. 

من القادر على المشي أن يجلس، ومن الجالس أن يمشي،  ويستحيل عندهم

  ومن الكافر أن يؤمن، ومن المؤمن أن يكفر و... إلخ. 

قولكم هذا مناف لما يجده كل عاقل من نفسه بضرورة عقله، فإن كل  قلنا:

عاقل يجد من نفسه أنه يتصرف في أفعاله كيفما شاء على حسب إرادته وداعي 

  لم يشأ لم يفعل. نفسه، فإن شاء فعل وإن 

والعقلاء جميعاً بما فيهم المجبرة يستحسنون السؤال لبعضهم الآخر: لم 

يطرحون هذا السؤال ويريدون به بيان داعي النفس الذي  ؟ولم تركت ؟فعلت

دعاها إلى الفعل أو الترك. وما ذاك إلا لأن أفعال الإنسان تحصل على حسب 

درة وعدمها، ولو كان الأمر داعي نفسه ومشيئته، لا على حسب وجود الق

كذلك لحسن أن يجيب الرجل عن ذلك التساؤل بوجود القدرة أو بعدمها، غير أن 

  المجبرة أنفسهم لا يستحسنون الجواب بالقدرة أو بعدمها كغيرهم من الناس.

فلو كانت القدرة توجب الفعل، وتحصّله لا محالة لكان الفاعل غير  ،وبعد

ورة والبديهة أن الإنسان مختار في أفعاله، يتصرف فيها مختار في أفعاله، ومن الضر

  كيفما شاء.

  في القدرة والجواب عليهم والمجبرةتخاليط الأشعرية 

ومن تخاليط الأشعرية في القدرة أنهم يقولون: إن للعبد قدرة لا يوجد  ،هذا

  بها أي فعل، أما القدرة التي بها توجد أفعاله فهي قدرة االله تعالى. 

  ؟لهم: أي فائدة في قدرة العبد ما دام أنه لا يوجد بها أي فعلونقول 



   ٨٧        القــــدرة

إن االله لم يخلق للعبد قدرة البتة، وإنما هو الذي يصرفهم وقال بعض المجبرة: 

  ويفعل بهم ما شاء، ويؤخذ الجواب مما سبق. 

لو خلق االله تعالى لعباده قدرة يتصرفون بها، ثم  ثم قالت المجبرة عموماً:

جل له  عصوا االله تعالى لكان عصيانهم منازعة الله تعالى في سلطانه، ومغالبة

فعصوه، وخالفوه، وغالبوه فغلبوه، ويلزم حينئذ وعلا، حيث نهاهم عن ذلك 

  ولا يصح، هكذا يستدلون. وذلك لا يجوز ،أن يكون االله تعالى مغلوباً 

إنه ليس فيما ذكرتم منازعة، ولا مغالبة، وذلك أن  ب واالله الموفق:والجوا 

ه، ورغّبهم في طاعته، هَ ارِ كَ مَ من الأعمال وَ  هُ ابَّ االله تعالى بين للمكلفين محََ

وحذرهم من معصيته، فمن أطاعه أدخله الجنة، ومن عصاه أدخله النار، 

أي الطريقين، بما ركب فيهم من العقول والقدرة، فالعاصي  اختيارومكنهم من 

 في سلطانه، وما ذلك إلا كفعل عبد قالله  حينئذ مغالباً لربه ولا منازعاً  دُّ عَ لا يُ 

سيده: لا أرضاك تأكل البر ولا أمنعك عنه، ولكن إن فعلت عاقبتك، فإن له 

أن المغالبة والمنازعة هي  مخالفة العبد لسيده لا يعد مغالبة ولا منازعة لسيده، إذ

المقاومة بالعدد والعدّة ونحو ذلك، ولا يقال في حق العبد إنه لعصيانه غالب، 

ولا مغالب، وعلى هذا سلاطين البشر مع رعاياهم فإن عصيان الرعايا لا يعد 

مغالبة ولا منازعة، ولا يقال غالب ومغلوب إلا إذا عجز عن مجازاة العاصي 

ب السلطان العاصي وألحق به جزاء عصيانه فلا يصح أن يقال وتأديبه، أما إذا أد

  ولا السلطان مغلوب.  ،إن العاصي غالب

سبق في علم االله تعالى أن العاصي يفعل المعصية،  وقالت المجبرة أيضاً:

  ؟فكيف يتمكن من تركها مع ذلك

في حدوث فعل الطاعة له  عِلْم االله تعالى لا تأثير قلنا في الجواب عليهم:

اً بيننا وبين المجبرة، أما نحن فواضح، وأما المجبرة فإنهم يقولون اتفاقالمعصية و

  إن أفعال العباد تحدث بقدرة االله، وبفعله لا بعلمه.



 كتاب العدل        ٨٨

إن عِلم االله تعالى يسوق القادر إلى الفعل، لا أنه هو المؤثر، بل  فإن قالوا:

  المؤثر القدرة والعلم سائق.

ه يلزم على مذهبكم أن يكون الباري جل وعلا إذا كان الأمر كذلك فإن قلنا:

فيها، وكذا في له  اختيارمجبرَاً في خلق أفعال عباده من الطاعات والمعاصي، لا 

  جميع أفعاله، وذلك لسبق العلم، وأنتم لا تقولون بذلك. 

   قادرين بين مقدور

قال باستحالته جمهور المعتزلة وبعض متأخري الزيدية، واستدلوا على ذلك 

نه لو صح مقدور بين قادرين لصح منهما مختلفين، بأن يريد أحدهما مثلاً بأ

  تسكين الشيء، والآخر تحريكه، فيؤدي ذلك إلى اجتماع النقيضين. 

  فلا مانع.  تفاق، أما في حالة الاختلافستحالة إنما هي في حال الابأن الا وأجيب:

فعندي أنه ليس لهذه المسألة من الأهمية القدر الذي أعطوها، ولا ، وبعد

  يترتب عليها كثير فائدة. 

  استحالة إيجاد النقيضين

ويستحيل إيجاد النقيضين من أي قادر في ذات واحدة، والنقيضان: ما ينقض 

أحدهما الآخر ولا يرتفعان، كالحيض والطهر، والوجود والعدم، والحركة 

  لك. والسكون، ونحو ذ

  استحالة إيجاد الضدين

ويستحيل أيضاً إيجاد الضدين، وهما ما يمنع وجود أحدهما الآخر، بأن لا 

يجتمعا معاً في ذات واحدة، ويجوز أن يرتفعا معاً، كالبياض والسواد يرتفعان 

  بالحمرة ونحوها. 

خلافاً للمجبرة فإنهم جوزوا اجتماع النقيضين والضدين في محل واحد، 

ءٍ {لقوله تعالى:  ؛االله سبحانه وتعالى قادر على ذلك وقالوا: إن ْ َ
Ž 

ĕ ُ
Ǘ 

َ َ
Ȃ 

ُ Ē
ȥَوا

دِيرٌ 
َ
  . ونحوها من الآيات. }ق



   ٨٩        الإرادة

لعل المجبرة إنما قالوا ذلك تعظيماً الله تعالى، بأن قدرته لا تنتهي عند حد،  قلنا:

  ولا يعجزها شيء، غير أن هناك ثلاث نظريات قطعية: 

ولا...  ،ولا الموت ،ولا الجهل ،ولا العجز ،االله الفناء أنه لا يجوز على الأولى:

) واجب الوجودإن االله تعالى ( :إلخ، وقد يعبر بعض المتكلمين عن ذلك فيقول

  ).مستحيل العدمو(

كل ما نشاهده من المخلوقات يجوز عليه الوجود والعدم، ويسمى الثانية: 

  ).بممكن الوجودهذا عند المتكلمين (

هناك معلومات مفروضة يحيل العقل وجودها كاجتماع النقيضين  الثالثة:

  .بمستحيل الوجودوالضدين في محل واحد، ويسمى مثل هذا عند المتكلمين 

إذا عرفت ذلك فالفناء على االله تعالى والعجز والجهل والموت والعدم كل 

ذلك مستحيل غير ممكن وغير مقدور، وهكذا اجتماع النقيضين والضدين في 

؛ ولا يوصف القادر بسبب ذلك بالعجز ،واحد فلا تتوجه القدرة إلى ذلك محل

ما تتوجه إليه القدرة؛ فقدرة االله تعالى تخلق السماء لأن العجز إنما يكون ع

ا أن يجعل االله تعالى لقمر والإنسان والحياة والموت، وأوالأرض والشمس وا مَّ

الشمس والقمر موجودتين، وغير موجودتين في وقت واحد، أو أن يجعل بني 

آدم أحياءً وغير أحياء في وقت واحد، أو أن يجعل السماء والأرض موجودتين 

وغير موجودتين في وقت واحد، فذلك من التجويزات الباطلة التي لا تكون، 

  ولا يشغل تفكيره بها إلا أحمق. 

   الإرادة

: النية والضمير والعزم، وهي فيه عرض يجيء الإرادة هي من المخلوق

ء ويذهب، وقد ثبت فيما تقدم الكراهة في المخلوق أيضاً عرض يجيويذهب، و

  أن الأعراض من خصائص الأجسام، وأن االله تعالى لا تحله الأعراض. 



 كتاب العدل        ٩٠

 ا{وقد ثبت أن االله تعالى مريد في نحو قوله تعالى: 
ُ
رɋِد

ُ
 ي

َ
َ وَلا ْ

ǭ
ُ
Ʉ
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳِب 

ُ Ē
ȥ

 َ
ْ

ǭ
ُ
ع
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳِب 

ُ
رɋِد

ُ
 { ]١٨٥[البقرة: }ي

َ
ول

ُ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 أ

ً
ئا

ْ
Ʉ

َ
 ش

َ
اد

َ
ر

َ
ا أ

َ
 إذِ

ُ
رهُ

ْ
ɏ

َ
ا أ

َ
م

Ē
ȫِإ  Ȅ 

ْ
ن

ُ
ȱ

 
ُ
ون

ُ
ك

َ
ي
َ
ȯ{ :وثبت أنه تعالى كاره في نحو قوله تعالى: ، ]٨٢[یـس} 

ُ Ē
ȥا 

َ
رهِ

َ
 ك

ْ
Ȳِن

َ
وَل

 
ْ
م

ُ
ه

َ
Ȫا

َ
بعِ

ْ
  .]٤٦[التوبة: }ان

  االله وكراهتهمعنى إرادة 

معنى إرادة االله سبحانه وتعالى: هو إدراكه بعلمه اشتمال الفعل  لذلك نقول:

  على الحكمة والمصلحة، وكراهته إدراكه بعلمه اشتمال الفعل على المفسدة. 

وعلى هذا فالإرادة أمر إضافي لا يلزم منه ما ينافي جلالة الرحمن سبحانه 

  وغير المدرَك. وتعالى، إذ أن الإدراك غير المدرِك 

  الإرادة أمر زائد على العلم فيلزم أن تكون غير العلم.  فإن قيل:

  الإرادة في حق االله تعالى هي داعي الحكمة، وذلك هو علمه باشتمال

الفعل على المصلحة والحكمة، ولا يصح في العقل إثبات شيء آخر غير ذلك إلا 

وذلك مستحيل في حق االله تعالى،  ،انقَ وَ ميلان القلب والتشوق من النفس والتَّ 

  . هذا هو تحقيق معنى الإرادة

أما المعتزلة فقد تخبطوا في تحقيق معناها، فجعلوها كإرادة المخلوق، إلا أنهم 

  جعلوها لا في محل هرباً عما يلزمهم من التجسيم.

إن الإرادة تحدث عند وجود المراد، ولا يحتاج وجودها إلى إرادة،  ثم قالوا:

محال، وإحداث الحكيم له  ن قولهم هذا ظاهر لا يخفى، فعرض لا محلوبطلا

لشيء غير مراد نقض للحكمة، وذلك أن العقل يقضي بأن الحكيم لا يفعل فعلاً 

  إلا بإرادة. 



   ٩١        الإرادة

  الأقوال الباطلة في تفسير الإرادة

  بل إرادته تعالى معنى قديم كقولهم في سائر صفاته تعالى.  وقال بعض المجبرة:

ولا قديم إلا االله، كما  ،أن إثبات معنى قديم يستلزم تعدد القدماءب: والجوا

  وذلك أن المعاني لا تحل إلا في الأجسام. ،يستلزم التجسيم

  : أن الإرادة حركة لا هي االله ولا غيره. المتكلمين وروي عن بعض

  هي حركة في غيره تعالى.  وعن بعض آخر

  غير معقول، إذ لا واسطة إلا العدم. فالأول وبطلان هذين المذهبين واضح،

  يلزم أن يكون المريد هو المتحرك الذي حلت فيه الحركة لا الباري تعالى.  والثاني

الدليل على كونه مريداً كإرادة الواحد منا أن  الإرادة الحقيقية: قال مثبتو

ِ {قوله تعالى: 
Ē

ȥا 
ُ
ول

ُ
س

َ
 ر

ٌ
د

Ē
م

َ ُ
Ņ{  :خبر ينصرف إلى كل واحد ممن اسمه  ]٢٩[الفتح

إلا بإرادة من  ÷ولا يتعين أن المراد به محمد بن عبد االله النبي الأمي  ،محمد

  االله تعالى بكونه المقصود بهذا الخبر من بين سائر المحمدين. 

وا {إن االله تعالى قد أمر وتهدد وأباح بصيغة واحدة نحو:  وقالوا:
ُ
Ȱيِم

َ
أ

 
َ
ة

َ
لا

Ē
 {، ]٧٢[الأنعام: }اɎص

Ē
ن

ُ
وه ُǪِا

َ
 ب

َ
ن

ْ
الآ

َ
 {، ]١٨٧[البقرة:  }ف

ْ
م
ُ
ت
ْ
ȿِا ش

َ
وا م

ُ
ل
َ
م

ْ
ȭ٤٠[فصلت: }ا[ ،

  ولا يتميز بعض ذلك من بعض إلا بالإرادة. 

لم ننف الإرادة، غير أنها ما ذكرنا لاستحالة الإرادة الحقيقية التي هي  قلنا:

  النية والضمير في حق االله تعالى. 

 {فالقرائن والأمارات تعين المقصود في نحو قوله تعالى:  ،وبعد
ُ
ول

ُ
س

َ
 ر

ٌ
د

Ē
م

َ ُ
Ņ

 ِ
Ē

ȥة، لأنها ، وتعينّ المقصود بصيغة افعل، ولا يحتاج ذلك إلى الإراد]٢٩[الفتح: }ا

  طلاع عليه. ضمير محجوب، لا يمكن الا

  إذا عرفت معنى الإرادة فاعلم أن االله تعالى مريد لجميع أفعاله.

إن االله يخلق الإرادة والكراهة بغير إرادة، وهذا  قوم من المعتزلة: وقد قال 

  من تخاليط المعتزلة في الإرادة، وقد تقدم الجواب على ذلك.



 كتاب العدل        ٩٢

  الإرادة عند العبد

وللعباد إرادة يحدثونها لمصالح أنفسهم، ودفع المضار عنها، وبها يستحقون 

اد، ولا تولده، وقد أنكرت المدح والذم، ومن شأن هذه الإرادة أن لا توجب المر

المجبرة ذلك فقالوا: ليس للعباد إرادة البتة، وإنكارهم لها مكابرة لضرورة 

 {العقل، وقد قال االله تعالى: 
ً
ɀيِلا

َ
هِ س

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
Ƥِإ 

َ
ذ

َ Ē
Ĺاءَ ا

َ
 ش

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ{ :فنسب ]١٩[المزمل ،

 {المشيئة إلى العبد، وقال سبحانه وتعالى: 
ْ
ن

َ
 أ

ُ
ان

َ
ط

ْ
ي

Ē
 اɎش

ُ
رɋِد

ُ
ɋَو 

ً
لا

َ
لا

َ
 ض

ْ
م

ُ
ه
Ē
ضِل

ُ
ي

 
ً
عيِدا

َ
 {وقال جل وعلا:  ،]٦٠[النساء: }ب

ُ
رɋِد

ُ
 ي

ُ Ē
ȥَا وا

َ
ي
ْ
ȫ
ē
ȅا 

َ
رضَ

َ
 ع

َ
ون

ُ
رɋِد

ُ
ت

خِرَة
ْ

وا {وقال تعالى:  ،]٦٧[الأنفال:  }الآ
ُ
مِيل

َ
 ت

ْ
ن

َ
اتِ أ

َ
و

َ
ه

Ē
 اɎش

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
 ي

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ
رɋِد

ُ
ɋَو

 
ً
ظِيما

َ
 ع

ً
لا

ْ
ي
َ
 {، وقال سبحانه: ]٢٧[النساء: }م

ُ
رɋِد

ُ
وا ي

ُ
ن
َ
م

ْ
أ
َ
ɋَو 

ْ
م

ُ
Ƞو

ُ
ن
َ
م

ْ
أ
َ
 ي

ْ
ن

َ
 أ

َ
ون

 
ْ
م

ُ
ه

َ
ɏ

ْ
و

َ
  إلى غير ذلك من الآيات التي تثبت إرادة العبد.  ]٩١[النساء: }ق

إعداد النفس وتوطينها على الفعل أو الترك، وتتبع الفعل في  والإرادة هي:

الحسن والقبح، فإرادة الحسن حسنة، وإرادة القبيح قبيحة، ومن هنا قالوا: إنه 

ا Ɨِ {يلحقها الثواب والعقاب، واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: 
َ
وا م

ُ
د

ْ
ب
ُ
ȩ 

ْ
إنِ

 
Ē

ȥبهِِ ا 
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
اسِب

َ ُ
ĵ 

ُ
وه

ُ
ف

ْ ُ
Ĺ و

َ
 أ

ْ
م

ُ
Ȳِس

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
  .]٢٨٤:[البقرة }أ

((÷لقوله  ؛وقيل: إن االله تعالى يتجاوز عن مثل ذلك تجاوز االله عن : 

ثتْ به أنفسها ما لم تقل أو تفعل   )).أمتي ما حدَّ

وحديث النفس شيء آخر، فالإرادة والعزم فعل  ،الإرادة والعزم شيء قلنا:

ه، فهو حينئذ اختياربغير  ي من أفعال العبد، وحديث النفس يأتي الإنسانَ اختيار

للعبد في حدوثه،  اختيارليس من فعله، فالحديث يراد به حديث النفس الذي لا 

ا{وقد قال تعالى فيما كان كذلك: 
َ
ه

َ
ع

ْ
 وسُ

Ē
 إلاِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

ُ Ē
ȥا 

ُ
ف

ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ي

َ
  .]٢٨٦[البقرة:  }لا

إذا التقى المسلمان أنه قال: (( ÷ويؤيد ما ذكرنا ما روي عن النبي 

فالقاتل والمقتول في النار، قيل يا رسول االله فهذا القاتل فما بال المقتول؟ بسيفيهما 

 . ))فقال: إنه أراد قتل صاحبه



   ٩٣        رضا االله تعالى ومحبته

  وقد قال كثير من المعتزلة: إن الإرادة لا تتعلق بالنفي وإنما تتعلق بالإثبات.هذا، 

قلنا: المعلوم بالضرورة أن أحدنا يجد من نفسه إرادة أن لا يكون كذا، كما في 

  إرادة الإثبات من غير فرق، وإنكار مثل ذلك مكابرة وعناد. 

   ومحبته تعالى اƔ رضا
في ذلك كله هو: الحكم من االله تعالى  المعنى رضا االله تعالى ومحبته وولايته

  باستحقاق العبد الثواب قبل وقته، ثم إيصاله إلى صاحبه في الآخرة.

هي ضد المحبة، وهي: الحكم من االله تعالى باستحقاق العبد  والكراهة

  العذاب قبل وقته وإيصاله إليه في وقته. 

  والغضب والبغض كل ذلك بمعنى الكراهة. والسخط

ن محبة االله تعالى إنما تتعلق بالعبد إذا كان مطيعاً الله تعالى، فإن واعلم أهذا، 

  عصاه سخط عليه، فحكم السخط والمحبة تابع لفعل العبد. 

والسخط و... إلخ بما ذكرنا هو اللائق بعظمة االله تعالى، أما  وتفسير الرضا

أن  المعاني الحقيقية لتلك العبارات فإنها مستحيلة في حق االله تعالى، وذلك

، وهيجان الغضب هو فوران دم القلب، وانتفاخ الأوداج، واحمرار العينين

  نتقام.النفس الذي يدفع بصاحبه إلى الا

  هو انفعال في القلب يبعث على انشراح الصدر... إلخ. والرضا

لما تقدم من أن الأعراض من  وكل ذلك أعراض تستحيل على االله تعالى؛

  خصائص الأجسام. 

  تعلق الإرادة

واالله تعالى مريد لفعل الطاعات من عبيده ما حدث منها وما لم  علق الإرادة:ت

  يحدث، ومريد لترك المعاصي ما حدث منها وما لم يحدث. 

إن االله تعالى مريد لجميع الطاعات وجميع المعاصي،  وقالت المجبرة جميعاً:

 وأنه ما من حركة أو سكون يقع في الكون إلا وهو حادث بقدرته ومشيئته



 كتاب العدل        ٩٤

وإرادته، وأن جميع الفواحش والمعاصي بإرادته وقدرته، وأنه المنفرد بخلقها 

  ومشيئتها دون عبيده. 

إن ما لم يحدث من الطاعات والمعاصي فإن االله تعالى لا يشاؤه ولا  ثم قالوا:

يريده، وجملة القول هو أنما وقع فاالله يريده، وأن ما لم يقع فلا يريده، ثم إذا وقع 

  يده. فإن االله ير

إذا كان االله تعالى وتقدس هو الذي يتولى خلق الكفر والضلال  قلنا:

والفواحش والمآثم والجرائم والطاعات والمعاصي عند المجبرة، فما بالهم 

   ؟يعترضون على االله وعلى مشيئته وقضائه وقدره

 ،وذلك أنهم يستنكرون مذاهب الشيعة، والمعتزلة، ويضللونهم، ويكفرونهم

وأرادها  ،وأوجدها تقدون ويؤمنون بأن االله تعالى هو الذي خلقهامع أنهم يع

  وقضاها وقدرها.  ،وشاءها

وهذا المذهب في الواقع هو من مذاهب المشركين، بدليل قوله تعالى فيما 

ا{حكاه عنهم: 
َ
ن
ْ
Ƞ َ ْ
Ǫ

َ
ا أ

َ
 م

ُ Ē
ȥاءَ ا

َ
 ش

ْ
و
َ
Ɏ وا

ُ
Ƞ َ ْ
Ǫ

َ
 أ

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ
ول

ُ
ق
َ
ي

َ
... إلى قوله تعالى: س

 
َ

Ɏكِ
َ
ذ

َ
مٍ ك

ْ
 عِل

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ȱ

َ
د

ْ
 عِن

ْ
ل

َ
 ه

ْ
ل

ُ
ا ق

َ
ن

َ
س

ْ
أ
َ
وا ب

ُ
اق

َ
 ذ

Ē
Š

َ
 ح

ْ
لهِِم

ْ
ب
َ
Ȱ 

ْ
 مِن

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ب

Ē
ذ

َ
ك

 
َ
ون

ُ
رصُ

ْ َ
Ĺ 

Ē
 إلاِ

ْ
م

ُ
ت
ْ
ȫ
َ
 أ

ْ
 وɉَنِ

Ē
ن

Ē
 الظ

Ē
 إلاِ

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
 ت

ْ
َا إنِ

َ
ǽ 

ُ
وه

ُ
رجِ

ْ
خ

ُ
ت
َ
ȯΕ{ [الأنعام].  

سلاطين وحظيت بدعم كية إلى دين المسلمين، لعقيدة الشروقد تسربت هذه ا

  لها.  جَ وَّ بني أمية منذ ولادتها في عهد معاوية بن أبي سفيان، وهو أول من رَ 

أمية هو ما فيه من تثبيت والسبب في ترويج معاوية لهذا المذهب ثم سائر بني 

ن الناس إذا اعتقدوا هذا المذهب فإنهم سيرضون بما ، حيث إوتقويتها الخلافة

  ه من ولاية معاوية.شاءه االله وأراده وقدره وقضاه وصنع

فألبس معاوية بهذا المذهب سلطانه ثوب الخلافة الشرعية، وسربلها سربال 

الدين، وجعلها بذلك مرفوعة الجبين، وهذا في حين أن أدلة الكتاب ناطقة 

ادِ {ببطلان هذا المذهب، من ذلك قوله تعالى: 
َ
عبِ

ْ
 Ɏلِ

ً
ما

ْ
ل

ُ
 ظ

ُ
رɋِد

ُ
 ي

ُ Ē
ȥا ا

َ
، ]٣١[غافر: }وَم



   ٩٥        رضا االله تعالى ومحبته

} 
ُ Ē
ȥَوا  

َ
اد

َ
س

َ
ف
ْ
 ال

ē
بِ

ُ
ĵ 

َ
رَ { ]٢٠٥[البقرة:  }لا

ْ
ف

ُ
Ȳ

ْ
ادهِِ ال

َ
 لعِِب

َ
ƃ

ْ
ر
َ
 ي

َ
 {، ]٧[الزمر:  }وَلا

ē ُ
Ǘ

 
ً
رُوها

ْ
ك

َ
 م

َ
ك

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
د

ْ
 عِن

ُ
ه

ُ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
 س

َ
ن

َ
Ǔ 

َ
Ɏكِ

َ
 {، [الإسراء] }̧ذ

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
  ي

َ
َ وَلا ْ

ǭ
ُ
Ʉ
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳِب

 َ
ْ

ǭ
ُ
ع
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳِب 

ُ
رɋِد

ُ
  . ]١٨٥[البقرة:  }ي

ونِ {الى:وقال سبحانه وتع
ُ
د

ُ
ب
ْ
 Ǿَِع

Ē
 إلاِ

َ
س

ْ
Ⱥِ

ْ
 واَلأ

Ē
ِن

ْ
Ŀا 

ُ
ت

ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
[الذاریات]  }̹وَم

ا {فبين االله تعالى في هذه الآية مراده من خلقه للجن والإنس، وقال سبحانه: 
َ
وَم

 
َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع
ْ
 Ɏلِ

ً
ة

َ ْ
ŉ

َ
 ر

Ē
 إلاِ

َ
اك

َ
ن
ْ
ل

َ
س

ْ
ر

َ
وفي هذه الآية بينّ تعالى ما هو المراد من  [الأنبیاء] }ͬأ

  إرسال الرسل.

  بعض شبه المجبرة لإثبات أن االله يريد المعاصي والكفر

 لكنه تعالى  ؛ولا يحب الفساد ،إن االله لا يرضى لعباده الكفر

  يريد ذلك ويشاؤه. 

  لا يصح اجتماع ذلك لما فيه من المنافاة. قلنا:

ن رجلاً قال لأولاده: لا أرضى لكم أكل القات ولا أحبه، ألا ترى لو أ

السامعين من ذلك الرجل  ولكني أريد لكم أكله وأشاؤه، كيف يكون موقف

لاشك أنهم يحكمون بجهل الرجل وتناقضه وتناقض كلامه إن لم  وكلامه؟

  يحكموا بجنونه وحمقه. 

فيه من الجوع، ولكنه إن الصائم قد يحب الأكل في نهار رمضان لما  فإن قالوا:

  لا يريده لما فيه من معصية االله تعالى، وحينئذ فلا منافاة ولا مناقضة.

المؤمن الصائم لا يحب الأكل في نهار رمضان لما فيه من معصية االله  قلنا:

تعالى، بل ينفر عن ذلك أشد النفور ويكرهه، بل يكره من يفعله ويشمئز منه، 

  ا في الأكل من معصية االله. ولا يريده ولا يشاؤه كل ذلك لم

 {ومما يستدل به المجبرة قوله تعالى: هذا، 
ً
ا
ّ
و

ُ
د

َ
ĐŦِ ع

َ
 ن

ĕ ُ
ǘِا ل

َ
ن
ْ
ل
َ
ع

َ
 ج

َ
Ɏكِ

َ
ذ

َ
Ƞَو

اءَ 
َ
 ش

ْ
و
َ
Ɏَو 

ً
رُورا

ُ
لِ غ

ْ
و

َ
ق
ْ
 ال

َ
رفُ

ْ
خ

ُ
ضٍ ز

ْ
ع

َ
Ȩ 

َ
Ƥِإ 

ْ
م

ُ
ه

ُ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ űِو

ُ
 ي

ĕ
ِن

ْ
Ŀَسِ وا

ْ
Ⱥِ

ْ
 الأ

َ
ǐِاط

َ
ي

َ
ش

 
ُ
وه

ُ
ل
َ
ع

َ
ȯ ا

َ
 م

َ
ك

ē
Ɋ
َ
  إن الآية دليل على أن االله يشاء فعل الشياطين. :فقالوا، ]١١٢[الأنعام:  }ر



 كتاب العدل        ٩٦

أن معنى الآية أن االله تعالى لو شاء لأماتهم أو حبسهم عن فعل  والجواب:

هم، ليتم التكليف اختيارالمعاصي، لكنه تعالى خلاهم وشأنهم، ووكلهم إلى 

يراد به الذي يترتب عليه الجزاء، فلم يمنعهم من فعل الكفر والمعاصي، والجعل 

سند الفعل إليه، وهذا من مجاز الإسناد ، والتخلية من االله تعالى، لذلك أالتخلية

  الذي يسمى المجاز العقلي عند أهل البلاغة. 

  هم بآية: {ولو شاء ربك لآمن من في الأرض..} والجواب عليهماستدلال

 { ومما يستدلون به أيضاً قوله تعالى:
َ
ن

َ
م

َ
 لآ

َ
ك

ē
Ɋ
َ
اءَ ر

َ
 ش

ْ
و
َ
Ɏَو 

ْ
م

ُ
ه
ē ُ
Ǖ ِض

ْ
ر

َ ْ
 Ɨِ الأ

ْ
ن

َ
م

 
َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
ɏ وا

ُ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ي

Ē
Š

َ
 ح

َ
اس

Ē
ǽا 

ُ
رهِ

ْ
Ȳ

ُ
 ت

َ
ت

ْ
ن
َ
أ
َ
ف
َ
 أ
ً
ِيعا

َ
Ň{  :فقالوا: إن الآية ]٩٩[یونس ،

  نه لو شاء ذلك لآمنوا. أدليل على أن االله تعالى لم يشأ إيمان الناس جميعاً، و

  فيؤخذ منها أنه تعالى يشاء عصيان العصاة وإيمان المؤمنين.

أن معنى الآية: أن االله تعالى لو شاء أن يرغم أهل الأرض  والجواب عليهم:

لما يلزم من بطلان التكليف  ؛على الإيمان لآمنوا، غير أنه تعالى لم يشأ ذلك

ك أن الثواب والعقاب ، وببطلان ذلك يبطل الثواب والعقاب، وذلختياروالا

، وهذا التفسير هو ارختيستحقاق، ولا استحقاق مع عدم الامبنيان على الا

الذي يتمشى مع منطق الفطرة، ويتناسب مع الحكمة، مع أن آخر الآية يشهد لما 

 {ذكرنا، فإن قوله تعالى: 
َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
ɏ وا

ُ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ي

Ē
Š

َ
 ح

َ
اس

Ē
ǽا 

ُ
رهِ

ْ
Ȳ

ُ
 ت

َ
ت

ْ
ن
َ
أ
َ
ف
َ
 [یونس] }ͤأ

لإيمان لآمن من في دليل على أن المعنى ولو شاء ربك أن يكره الناس على ا

  ...إلخ. أفأنت الأرض

إن االله تعالى مالك لعباده، فله أن يتصرف فيهم كيف  ثم قالت المجبرة:

فر، ويقيدهم به، فلا يشاء، فله جل جلاله أن يخلق عبيده، ويخلق فيهم الك

نفكاك عنه، ثم يعذبهم بالنار، ولا يكون ذلك قبيحا ً، بل إن ذلك يستطيعون الا

  من العدل والإحسان.

  بين المسلمين بما فيهم المجبرة أن االله تعالى عدل لا  تفاقبالاقد ثبت



   ٩٧        الاحتجاج بالدعاء بالتوفيق والتسديد ونحوهما

يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجراً عظيماً، ومفهوم 

العدالة معروف عند البشر متقرر في عقولهم، ولا شك أن ما تذكُرُه المجبرة 

ي تمدّح االله تعالى بها متناف مع ذلك غاية التنافي، مع ما فيه من تكذيب المدائح الت

 {في كتابه الكريم من نحو قوله تعالى: 
ً
دا

َ
ح

َ
 أ

َ
ك

ē
Ɋ
َ
 ر

ُ
لمِ

ْ
ظ

َ
Ȭ 

َ
وقوله:  [الكھف]}̲وَلا

} َ
ْ

ǭ
ُ
ع
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳِب 

ُ
رɋِد

ُ
 ي

َ
َ وَلا ْ

ǭ
ُ
Ʉ
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳِب 

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
  . ]١٨٥[البقرة:  }ي

إن االله تعالى خلق الإنسان ثم خلق فيه الكفر والفسوق  فقول المجبرة:

لعصيان، وأراد ذلك وشاءه وقدره وقضاه، ليس للإنسان فيه فعل ولا إرادة وا

ولا مشيئة، واالله تعالى هو الذي تولى ذلك دون الإنسان، ثم يعذبه االله تعالى 

بل لا عسر فوق  ،بالخلود في النار والأغلال، فهذا من أعلى منازل العسر وأشدها

َ {ذلك، وعلى قول المجبرة فأين ما تمدّح االله بنفيه في قوله: 
ْ

ǭ
ُ
ع
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳِب 

ُ
رɋِد

ُ
 ي

َ
  ؟ }وَلا

وعلى الجملة فلا يسعنا سرد الأدلة على بطلان مذهب المجبرة، ويكفي لمعرفة 

بطلانه بعد بديهة العقل أن يقرأ العاقل القرآن، فإنه سيجده من أوله إلى آخره 

  على الجبرية، ويصيح في وجه مذهبهم الشيطاني. يردُّ 

   ونحوهما والتسديد التوفيقب بالدعاء الاحتجاج

قد تحتج المجبرة على مذهبها وهو أن االله تعالى هو الذي يخلق المعاصي 

والطاعات ويريدها ويشاؤها ويقضيها ويقدرها بمشروعية الدعاء بالتوفيق 

  نحو ذلك. والتسديد والإعانة والعصمة والهداية و

اللهم أعنا على أداء ذكرك ((: ÷ ومن ذلك الأدعية المأثورة عن النبي

.. واهدنا ويسر هم أحسن عاقبتنا في الأمور كلها.وشكرك وحسن عبادتك، الل

)) إلى غير واجعل الإسلام منتهى رضانا ،الهدى لنا.... وخذ إلى الخير بنواصينا

  الباب.  وهي كثيرة في هذا ،ذلك من الأدعية

 {وقد يؤيدون ذلك بنحو قوله تعالى: 
َ
ان

َ
يِم

ْ
 الأ

ُ
م

ُ
Ȳْ َǾِإ 

َ
ب

Ē
ب

َ
 ح

َ Ē
ȥا 

Ē
Ȳِن

َ
وَل

ان
َ
ي

ْ
عِص

ْ
 واَل

َ
وق

ُ
س

ُ
ف
ْ
رَ واَل

ْ
ف

ُ
Ȳ

ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳْ َǾِإ 

َ
ه
Ē
ر

َ
Ƞَو 

ْ
م

ُ
ȲِɊو

ُ
ل
ُ
 Ɨِ ق

ُ
ه

َ
ن
Ē
ɋ
َ
  .]٧[الحجرات:  }وَز



 كتاب العدل        ٩٨

 وذلك أن لدعاء بذلك ثم حصوله لا ينافي الاختيارأن ا ،

التوفيق والتسديد والعصمة والإعانة و.... إلخ معناها التيسير لليسرى التي 

 {ذكرها االله تعالى في قوله تعالى: 
َ

Ɯ
Ē
ȩى وَا

َ
ط

ْ
ȭ

َ
 أ

ْ
ن

َ
ا م

Ē
م

َ
أ
َ
  ̆ف

َ
ţ

ْ
سُ

ْ
Łِبا 

َ
ق

Ē
د

َ
 ̇وَص

ى َ ْ
ǭ

ُ
Ʉ
ْ
 Ɏلِ

ُ
ُه

ĕ
ǭ

َ
Ʉ
ُ
ن

َ
س

َ
، وحصول كل ذلك لا يكون إلا للمؤمنين المتقين، [اللیل] }̈ف

 {ذكر االله في الآية هذه، وكما في قوله تعالى:  كما
ْ

ل
َ
ع
ْ َ
ĥ 

َ Ē
ȥقِ ا

Ē
ت
َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
Ȅ  وَم

 
ً
رجَا

ْ َ
ņ{  :أي مخرجاً من فتن الوقوع في المآثم والعظائم. ]٢[الطلاق ،  

، فإن العبد المؤمن هو الذي يختار فعل ختيارولا ينافي ذلك كما ذكرنا الا

  ته تحوطه وترعاه. الطاعات وترك المعاصي، وعناية االله ورعاي

فهي  يعطيها االله تعالى عباده المتقينأما كيفية التوفيق والتسديد والعصمة التي 

أن االله تعالى يزيد في بصائر المهتدين المستجيبين، كما ذكر االله تعالى في قوله: 

} 
ً
دى

ُ
 ه

ْ
م

ُ
ه

َ
اد

َ
ا ز

ْ
و

َ
د

َ
ت
ْ
 اه

َ
يِن

Ē
Ȇ{، ]١٧[محمد: }وَا 

ً
ورا

ُ
 ن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
ل

َ
ع
ْ َ
ĥَو 

َ
ون

ُ
ش

ْ
م

َ
ȩ

 {، ]٢٨[الحدید:  }بهِِ 
ً
انا

َ
ق
ْ
ر
ُ
 ف

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
ل

َ
ع
ْ َ
ĥ 

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق
Ē
ت
َ
ȩ 

ْ
. والفرقان هو ]٢٩[الأنفال:  }إنِ

  زيادة تنوير العقل. 

فإذا زاد نور القلب ازداد المؤمن إيماناً باالله، واستحكمت المعرفة به تعالى، 

  جل وعلا. له  وازداد رسوخاً في الخشية

جزت صاحبها عن الوقوع في المعاصي، الله ورسخت حفإذا حصلت خشية ا

وقيدته، وساقته إلى فعل الطاعات وتحري رضا االله تعالى، وتسبب ذلك أيضاً في 

العصيان، وعندها يحظى المؤمن وزيادة حب الإيمان، وكراهة الكفر والفسوق 

   سبل الطاعة، ويجنبه سبل المعصية.له  بتيسير االله

  نيب سبل معصيتهاالله سبل طاعته وتج تيسير

أن يرزق االله العبد زوجة صالحة تعينه على  :منها يقع ذلك على صور كثيرة،

أمور دينه، وأن يرزقه االله تعالى أولاداً صالحين كذلك، وأن يكون في مجتمع 

العلاقة معهم، وتلُقى في له  صالح، أو أن يكون في بلد العلماء المحقين، وتتيسر



   ٩٩        فيق والتسديد ونحوهماالاحتجاج بالدعاء بالتو

قلبه محبتهم، وأن يغنيه االله تعالى عن الفقر، ويعطيه الكفاية فلا تحدثه نفسه بعد 

  ذلك إلى الوقوع في أكل الحرام ونحو ذلك. 

سبل المعصية فكذلك يقع على صور كثيرة، له  وأما كيفية تجنيب االله تعالى

 ذلك؛ فيله  منها: أن يرزقه االله تعالى رزقاً على قدر الكفاية والحاجة، ولا يبسط

 {لئلا يقع في الطغيان والإثم والعدوان الذي قال االله عنه: 
ْ
ن

َ
 أ

َ
Ɠ

ْ
َط َǾ 

َ
ان

َ
س

ْ
Ⱥِ

ْ
 الأ

Ē
إنِ

 
َ

ţ
ْ
غ

َ
ت

ْ
 اس

ُ
آه

َ
ا Ɨِ {، وقال سبحانه: ]٧، ٦[العلق: }ر

ْ
و

َ
َغ َǺ ِادِه

َ
 لعِِب

َ
ق

ْ
ز

ĕ
 اɎر

ُ Ē
ȥا 

َ
ط

َ
س

َ
ȷ 

ْ
و
َ
Ɏَو

ضِ 
ْ
ر

َ ْ
  . ]٢٧[الشورى:  }الأ

حسب حاجته بحيث لا تحدثه نفسه بعدها إلى ومنها أن يرزقه االله زوجة على 

  الوقوع في الحرام. 

شواغل وموانع وصوارف إذا عزم على سفر مثلاً قد له  ومنها: أن تعرض

  يتعرض فيه لفتنة الوقوع في الحرام، أو على فعل شيء قد تكون عاقبته آثمة. 

  وصور ذلك كثيرة وقصدنا هو ضرب الأمثال لتفهيم المقصود. 

فالدعاء عبادة مستقلة يحبها االله تعالى، ويدعو عباده إليها، كما في قوله  ،وبعد

 {عز ذكره: 
ْ
ن

َ
ȭ 

َ
Ʊُِون

ْ
ك

َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ 

َ
ِين

Ē
Ȇا 

Ē
 إنِ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
جِب

َ
ت

ْ
س

َ
وȕِ أ

ُ
ع

ْ
 اد

ُ
م

ُ
Ȳ

ē
Ɋ
َ
 ر

َ
ال

َ
وَق

 
َ
اخِرɋِن

َ
 د

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 ج

َ
ون

ُ
ل

ُ
خ

ْ
د

َ
ي

َ
Řِ س

َ
اد

َ
 {وقوله:  [غافر] }̽عِب

ً
Ȁē َ

Ƕ
َ
 ت

ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
Ɋ
َ
وا ر

ُ
ع

ْ
اد

 
ً
ة

َ
ي
ْ
ف

ُ
فتقار ، إلى غير ذلك من الآيات، وذلك لما فيه من إظهار الا]٥٥[الأعراف:  }وخَ

والتذلل وإظهار الحاجة إليه، وأنه مصدر كلّ خير، وربّ كل نعمة، وأن  ،إلى االله

الإنسان لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، فالحياة من عنده، وزيادة الأعمار من 

وهو الذي يرزق عباده بإنزال المطر، ثم بإخراج  عنده، وصحة الأبدان من عنده،

الرزق من الأرض، وهو الذي أرسل الرسل، وأنزل الكتب لهداية الناس، 

وكيف يطيعون ويشكرون، وحذرهم من سبل  ،وعلمهم سبل الطاعة والهداية

  الشيطان، وعلّمهم ما لم يكونوا يعلمون و... إلخ.



 كتاب العدل        ١٠٠

ي ذلك في الدنيا من غير دعاء كما قال سبحانه: فالمؤمن وإن كان يعلم أن االله تعالى يعط

} 
ً
ورا

ُ
ظ

ْ َ
Ņ 

َ
ك

ĕ
Ɋ
َ
اءُ ر

َ
ط

َ
ȭ 

َ
ن

َ
Ǔ ا

َ
 وَم

َ
ك

ĕ
Ɋ
َ
اءِ ر

َ
ط

َ
ȭ 

ْ
ءِ منِ

َ
لا

ُ
ؤ

َ
ءِ وهَ

َ
لا

ُ
ؤ

َ
 ه

ē
مِد

ُ
 ن

ď ُ
Ǚ̕{   [الإسراء]

ا{وقال:
َ
ي
ْ
ȫ
ē
ȅاةِ ا

َ
يَ

ْ
Łا Ɨِ 

ْ
م

ُ
ه
َ
ت

َ
عɄِش

َ
 م

ْ
م

ُ
ه
َ
ن
ْ
Ʉ
َ
ا ب

َ
ن
ْ
م

َ
س

َ
 ق

ُ
ن

ْ َ
Ĵ{ :٣٢[الزخرف[.  

وبما أنزل من  ،هدى الناس جميعاً بما أرسل إليهم من الرسل وأنه تعالى قد

وبما أعطاهم من العقول و... إلخ، غير أنه وإن كان كذلك إلا أن فيه  ،الكتب

  حِكماًً  وأسراراً يريدها االله، منها: 

  إظهار الفقر والحاجة إلى االله.  -١

 إظهار أن االله تعالى هو الذي يعطي ويمنع.  -٢

 ع والتذلل. إظهار التضر -٣

ة زِ واستيلاء قدرته على كل شيء، وأن أَ  ،إعلان إحاطة االله بكل شيء -٤ مَّ

 ويحكم ما يريد.  ،يفعل ما يشاء ،هومصادرها عن قضائ ،الأمور كلها بيده

 إظهار أن العبد لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً.   -٥

من فضله ما  الدعاء صلة باالله، يبث فيها العبد شكايته على ربه، ويسأله -٦

لا يقدر عليه غيره من تفريج الهم وكشف الغم و... إلخ، فيتسبب ذلك إلى 

 والتخفيف من وطأة البلاء النازل وشدة محنته. ،حصول الطمأنينة في القلب

وباستمرار الدعاء تحيا تلك الصلة باالله وتستحكم، فإن رأى الإجابة حمدَِ  -٧

ذلك قال: لعل ذنوباً حالت دون  االله تعالى وأكثر من شكره، وإن رأى غير

 ستغفاروأكثر من الا ،وإلى ذنوبه وأصلحهاالدعاء فنظر إلى عيوب نفسه 

 خصوصاً وعموماً. 

الدعاء عدة المؤمن وسلاحه على الأعداء، وفيه ملاذ من شر ما خلق االله  -٨

تعالى، فتقلّ به المخاوف ويطمئن به البال، وتسكن إليه النفس و.. إلخ، وفي 

  )). إلى غير ذلك من الحكم والأسرار. الدعاء سلاح المؤمنيث: ((الحد



   ١٠١        تفسير لا حول ولا قوة إلا باالله

   باƔ إلا قوة ولا حول لا تفسير

ما يدل على  )لا حول ولا قوة إلا باالله(جبرة إن في هذه الكلمة قد تقول الم

  مذهب الجبر، وفي الواقع أنه لا دليل فيها على مذهبهم الخبيث. 

ليس للإنسان قوة ولا حول ولا قدرة،  ،أن القوة الله جميعاً  والمعنى فيها:

فقدرة الإنسان وقوته من االله، فهو تعالى الواهب لذلك، والخالق له، وهو تعالى 

الذي يمكن عباده من مزاولة الأعمال، وفعل ما يريدون، فسهل لهم فعل ذلك، 

ويسره، ومكنهم من الوصول إليه، بما أعطاهم من آلة المشي التي هي الرجلان، 

ليسيروا عليها، ويتقلبوا عليها،  التي هي اليدان، ومهد لهم الأرض لفعلوآلة ا

الأرض  وجعلها فجاجاً سبلاً، وسخر لهم أسباب المعيشة، فَدحى تعالى

وإنبات الأرض، وإخراج الثمرات  ،والأمطار بالتراب، وسخر لهم السحاب

.. والحبوب، وسخر لهم الرياح، وسخر لهم الشمس والقمر لإصلاح الثمر و

  إلخ، وكل ذلك ليس لهم فيه حول ولا قوة. 

وأرسل إليهم الرسل، وأنزل الكتب، وأعطاهم العقول التي تميز بين الحق 

  والباطل، وبين الشكر والكفر، وبين الطيبات والخبائث و... إلخ. 

ولا قوة في ترك المعاصي، ولولا قوة االله وحوله بما أعطا له  فالإنسان لا حول

قل، ثم بإرسال الرسل، وإنزال الكتب المشتملة على تفصيل الإنسان من الع

الطيبات والخبائث والفواحش، وعلى العبر والأمثال، والوعد، والوعيد، 

والثواب، والنكال، والنعيم، والجحيم... إلخ، لاسترسل الإنسان في ما تشتهي 

نفسه، لا يرده عن ذلك رادّ، ولا تحجزه من نفسه قوة، ولا يقف عند حد، 

ِ {لا... إلخ، وكان كسائر الحيوانات، وتماماً كما قال سبحانه: و
Ē

ȥا 
ُ

ل
ْ
ض

َ
 ف

َ
لا

ْ
و
َ
Ɏَو

 ...
َ
ان

َ
ط

ْ
ي

Ē
 اɎش

ُ
م

ُ
ت
ْ
ع

َ
ب
Ē
ȩ

َ
 لا

ُ
ه

ُ
ت
َ ْ
ŉ

َ
 وَر

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
ِ {، ]٨٣[النساء:  }الآيةع

Ē
ȥا 

ُ
ل

ْ
ض

َ
 ف

َ
لا

ْ
و
َ
Ɏَو

 
ً
دا

َ
ب
َ
دٍ أ

َ
ح

َ
 أ

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

َ
ƞ

َ
ا ز

َ
 م

ُ
ه
ُ
ت
َ ْ
ŉ

َ
 وَر

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
  .]٢١[النور:  }الآية... ع



 كتاب العدل        ١٠٢

ا وَمَا{ تعالى: قوله تفسير
َّ
ن
ُ
دِيَ  ك

َ
هْت
َ
وْلا لِن

َ
نْ  ل

َ
ا أ

َ
  هَدَان

َّ
Ɣا{   

هتداء إلى سبيل السعادة الأبدية في جنات ولا استطاعة إلى الاله  الإنسان لا قوة

ر االله تعالى له  النعيم، ولولا هداية االله تعالى إلى ذلك لضلّ وهلك في ضلاله، وقد ذكَّ

رُوا {لمؤمنين هذه النعمة التي هي نعمة الهدى ليشكروه فقال سبحانه: عباده ا
ُ
ك

ْ
واَذ

تهِِ 
َ
م

ْ
 بنِعِ

ْ
م

ُ
ت

ْ
ح

َ
ب

ْ
ص

َ
أ
َ
 ف

ْ
م

ُ
ȲِɊو

ُ
ل
ُ
 ق

َ ْ
ǐ

َ
Ȩ 

َ
ف

Ē
ل
َ
ɇ
َ
اءً ف

َ
د

ْ
ع

َ
 أ

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
 إذِ

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
ِ ع

Ē
ȥا 

َ
ت

َ
م

ْ
نعِ

 
ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ȱ

َ
ذ

َ
ق

ْ
ȫ
َ
أ
َ
ارِ ف

Ē
ǽا 

َ
رَةٍ مِن

ْ
ف

ُ
ا ح

َ
ف

َ
 ش

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
Ƞَو 

ً
انا

َ
و

ْ
اإخِ

َ
  . ]١٠٣[آل عمران:  }... الآيةه

  }الآية اƔ... يشاء أن إلا تشاؤون وما{ تعالى: قوله تفسير

هذه الآية في المعنى كالآية السابقة، فمشيئة الإنسان محدودة، لا تستطيع 

والعمل بشرائع الإسلام  ،والعقائد الحقة ،الوصول إلى مشيئة الإيمان الصحيح

الموصلة إلى السعادة الأبدية في جنات النعيم، وإلى السلامة من العذاب الأليم، 

ولولا مشيئة االله تعالى لإرسال الرسل وإنزال الكتب لهداية الخلق إلى ذلك لحار 

  الناس وضلّوا وهلكوا. 

زال فمشيئة الإنسان للهدى متوقفة على مشيئة االله لإرسال الرسل، وإن

، فأهل مكة وأهل المدينة قبل أن يُبعث إليهم الكتب وبيان الدين والشرائع

لم يكن لهم قوة ولا قدرة على مشيئة الإسلام والهدى، فلما شاء  ÷الرسول 

هم الهدى استطاعوا حينئذ ، وينزل إلي÷االله تعالى أن يرسل إليهم الرسول 

  الهدى والعمل بشرائع الإسلام.  اءوأن يشا
 { تعالى: قوله تفسير

ُّ
اءُ  مَنْ  يُضِل

َ
اءُ  مَنْ  وَيَهْدِي يَش

َ
   }يَش

هو: أن االله تعالى يحكم بضلال من يشاء ويحكم بهدى من يشاء، وهو جل 

المحجة فإن له  الحجة ويوضحله  ينِّ بَ وعلا لا يحكم بضلال المكلف إلا بعد أن يُ 

تعالى عليه حينئذ حكم االله  ،ويستيقنه ،أعرض بعد أن يستوضح ذلك، ويتبينه

 {وتماماً كما قال سبحانه:  ،بأنه ضال هالك
ْ
 إذِ

َ
د

ْ
ع

َ
Ȩ 

ً
ما

ْ
و

َ
 ق

Ē
 Ǿُِضِل

ُ Ē
ȥا 

َ
ن

َ
Ǔ ا

َ
وَم

ون
ُ
ق

Ē
ت
َ
Ȭ ا

َ
 م

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ ĕ
ǐ

َ
ɀ
ُ
 ي

Ē
Š

َ
 ح

ْ
م

ُ
اه

َ
د

َ
ةٍ { ،]١١٥[التوبة: }ه

َ
ن
ĕ
Ʉ
َ
 ب

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
ك

َ
ل

َ
 ه

ْ
ن

َ
 م

َ
لكِ

ْ
Ǿَِه

ةٍ 
َ
ن
ĕ
Ʉ
َ
 ب

ْ
ن

َ
ȭ Ē َ

ű 
ْ
ن

َ
Ťَ م

ْ َ
ĵَ٤٢[الأنفال: }و[ .  



   ١٠٣        نظرة عامة في مذهب المجبرة

ما ذكرنا في قوله تعالى في تعالى على سبيل الحصر والقصر ع وقد أخبر االله

 {سورة البقرة: 
َ
ǐِاسِق

َ
ف
ْ
 ال

Ē
 بهِِ إلاِ

ē
ضِل

ُ
ا ي

َ
 وَم

ً
ثƷِا

َ
دِي بهِِ ك

ْ
ه
َ
ɋَو 

ً
ثƷِا

َ
 بهِِ ك

ē
ضِل

ُ
 ̛ي

 
َ

ل
َ

وص
ُ
 ي

ْ
ن

َ
 بهِِ أ

ُ Ē
ȥرَ ا

َ
ɏ

َ
ا أ

َ
 م

َ
ون

ُ
ع

َ
ط

ْ
ق
َ
ɋَاقهِِ و

َ
دِ مِيث

ْ
ع

َ
Ȩ 

ْ
ِ مِن

Ē
ȥا 

َ
د

ْ
ه

َ
ȭ 

َ
ون

ُ
ض

ُ
ق

ْ
ن
َ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
Ȇا

ضِ 
ْ
ر

َ ْ
 Ɨِ الأ

َ
ون

ُ
سِد

ْ
ف
ُ
ɋَفأخبر تعالى أن الضلال محصور ومقصور ]٢٧ - ٢٦[البقرة: }و ،

   على الفاسق المتجاوز للحدود الذي ينقض عهد االله من بعد أن التزمه.

}
{ 

لو يشاء االله تعالى أن يكره الناس على الدخول في الهدى إكراهاً، ويضطرهم 

  فيه أجمعين، حتى لا يبقى من الناس أحد إلا كان مهتدياً.  إليه اضطراراً لأدخلهم

ولكنه تعالى يريد من عباده أن يكونوا مختارين، فمن شاء فليؤمن، ومن شاء 

ه ومشيئته من غير أن يكون مكرها اختيارفليكفر، فمن دخل في الهدى والإيمان ب

واختار استحق الثواب والتعظيم في جنات النعيم، ومن أعرض عن الهدى، 

  استحق العذاب والخزي في نار جهنم.  - الهدى له  بعد أن يتبين - الكفر 

   المجبرة مذهب في عامة نظرة

من أجل زيادة البيان والإيضاح لبطلان مذهب المجبرة، ومنافاته لدين 

الإسلام وشرائعه وكتابه نقول: إن مذهب المجبرة يبتني على قواعد، كل قاعدة 

  وهذا بيان ذلك:  ،جانب من دين الإسلاممنها تستهدف الإطاحة ب

  الدعوة إلى ارتكاب الجرائم والكبائر والعظائم.  -١

يتمثل ذلك في ما يروونه من الحديث المشهور عندهم الذي صار من 

لا إله إلا االله دخل الجنة وإن زنى  :وذلك الحديث هو: من قال ،الأصول المسلّمة

ائر من أمتي، ثم قولهم في أصول والحديث: شفاعتي لأهل الكب، وإن سرق..

  عقيدتهم: إن الخلود في النار خاص بالكافرين. 



 كتاب العدل        ١٠٤

عتقاد سلام والإيمان إلا بها عندهم الافي أصول عقيدتهم التي لا يتم الإ -٢

والتصديق واليقين بأن االله تعالى هو الذي يتولى خلق المعاصي وفعلها دون 

  ويريدها ويقدرها ويقضي بها دون العبد.  العبيد، وأنه تعالى يشاؤها

  ارتكاب الجرائم والكبائر والفسوق والعصيان لا يخرج العبد من الإيمان.  - ٣

رفض وزندقة،  #آل محمد وحب علي  من أصولهم المسلمة أن حبَّ -٤

وحب معاوية إيمان، وبغضه زندقة، وهذا في حال أنهم لا يرفعون رؤوسهم 

  وبغضه.  #للعن علي 

هي بعض قواعد مذهبهم، وهذه القواعد الأربع قد أحاطت بالإسلام هذه 

واكتنفته من جميع جوانبه، وقضت على روحه ومعناه، فقد حققوا بها غاية ما 

وتأمين الظالمين،  ،وكنس الطريق للمجرمين ،يتمناه الشيطان من تهوين المعاصي

.. إلخ، فشفاعة فليعمل الظالمون ما شاءوا وليتجبروا وليتكبروا وليفسدوا و.

وحصانة لا إله إلا االله معهم، فأعراضهم مصونة،  ،أمامهم ÷النبي 

  وكرامتهم مكنونة، وحرمتهم عظيمة. 

، وليس على العصاة من ÷وفي الآخرة سيدخلون الجنة بشفاعة النبي 

ثم تطاولوا بعد هدم  في ترك الفرائض وسائر الواجبات، بأس مع لا إله إلا االله

والفرائض وتسهيل ارتكاب الجرائم إلى هدم التوحيد والعدل الشرائع 

والأوهام  ،بما أصّلوا في أصول قواعدهم من العقائد الخرافية ؛والحكمة

 ،الشركية، وبذلك أطاحوا بدين الإسلام، الذي يتمثل في حسن الإيمان باالله

  والأعمال الصالحة والتقوى. 

  الدين الحق وموقفهم منالمجبرة 

 ،ن يومهم الأول عارفون بأن الدين الحق هو عدوهم الكبيروالمجبرة م

وخصمهم الألد، لذلك فقد شمروا لحرب أهل الحق غاية التشمير، ولم يكفهم 

 ذلك حتى جعلوا هذه الحرب من أصول العقيدة، ومن تمام الإسلام، وأهلُ 



   ١٠٥        معــاني الهـــدى

  ، ومن طالع كتب التاريخ وجد تصديق ما ذكرنا. ÷الحق هم آل محمد 

هبهم وحراسته أصّلوا في أصولهم إبطال حجة العقول، ولتحصين مذ

وقالوا: إن العقول لا تميز بين الحسن والقبيح، ولا بين  ،وحرموا التعويل عليها

وما حصل من ذلك في العقول وعند  د والصحيح، ولا بين الحق والباطل،الفاس

  العقلاء، فإنما يحصل بسبب الإلف والعادة. 

 {قوله تعالى: : ومما يستدلون به
َ
ǐِِمɎا

Ē
 الظ

َ
م
ْ
و

َ
ق
ْ
دِي ال

ْ
ه

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ Ē
ȥا 

Ē
  . }إنِ

  المعنى أن االله لا يدلهم على الهدى، ولا يدخلهم فيه، ولا يدعوهم إليه. قالوا:

المعلوم من ضرورة الدين أن االله تعالى قد دعا الكفار جميعاً وغيرهم إلى  قلنا:

وأنزل من الكتب،  ،إليهم من الرسل الإيمان به والتصديق برسله، وذلك بما أرسل

ى{وقد قال تعالى: 
َ
د

ُ
ه
ْ
Ɏا 

َ َ
Ȃ ƪَ

َ
ع
ْ
وا ال

ē
ب

َ
ح

َ
ت

ْ
اس

َ
 ف

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
Ȭ

َ
د

َ
ه

َ
ȯ 

ُ
ود

ُ
م

َ
Ȫ ا

Ē
م

َ
  .]١٧[فصلت:  }وأَ

ذِيرٌ {وقال سبحانه: 
َ
ا ن

َ
 ȯيِه

َ
لا

َ
 خ

Ē
ةٍ إلاِ

Ē
م

ُ
 أ

ْ
 مِن

ْ
، وقال تعالى فيما ]٢٤[فاطر:  }وɉَنِ

 {يحكيه: 
ْ
م

ُ
Ȳِت

ْ
أ
َ
 ي

ْ
م
َ
Ɏ
َ
ا...أ

َ
ن
ْ
Ȩ
Ē
ذ

َ
ك

َ
ذِيرٌ ف

َ
ا ن

َ
اءَن

َ
 ج

ْ
د

َ
 ق

َ
Ʀ

َ
وا ب

ُ
Ɏا

َ
ذِيرٌ ق

َ
 ]٩ -٨[الملك:  }الآيةن

  إلى غير ذلك من الآيات.

  الهـــدى معــاني

  وللهدى عدة معان يُستعمل فيها: 

 {قوله تعالى: :وذلك في نحو ،الدعاء إلى الخير -١
ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
Ȭ

َ
د

َ
ه

َ
ȯ 

ُ
ود

ُ
م

َ
Ȫ ا

Ē
م

َ
وأَ

 ƪَ
َ
ع
ْ
وا ال

ē
ب

َ
ح

َ
ت

ْ
اس

َ
ىف

َ
د

ُ
ه
ْ
Ɏا 

َ َ
Ȃ{  :١٧[فصلت[.  

 {زيادة البصيرة، وذلك في نحو قوله تعالى: -٢
ْ
م

ُ
ه

َ
اد

َ
ا ز

ْ
و

َ
د

َ
ت
ْ
 اه

َ
يِن

Ē
Ȇوَا

 
ً
دى

ُ
 {، ومثله قوله تعالى: ]١٧[محمد: }ه

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
ل

َ
ع
ْ َ
ĥ 

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق

Ē
ت
َ
ȩ 

ْ
إنِ

 
ً
انا

َ
ق
ْ
ر
ُ
أي بصيرة وتنويراً، وهذا الهدى الذي بمعنى زيادة البصيرة  ]٢٩[الأنفال:  }ف

وتنوير القلب يجعله الحكيم تعالى ثواباً لأوليائه يتقاضونه في هذه الحياة الدنيا، 

ألا إنه من زهد في الدنيا، وقصر فيها : ((÷ومثل ذلك ما يروى عن النبي 



 كتاب العدل        ١٠٦

ومن رغب في الدنيا،  أمله، أعطاه االله علماً بغير تعلم، وهدى بغير هداية، ألا

  )). وأطال فيها أمله، أعمى االله قلبه على قدر رغبته في الدنيا

اŁَِاتِ {بمعنى الثواب كما في قوله تعالى:  -٣
Ē

وا اɎص
ُ
مِل

َ
وا وَع

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا 

Ē
إنِ

اتِ 
Ē
ن

َ
 Ɨِ ج

ُ
ار

َ
ه

ْ
ȫ
َ ْ
 الأ

ُ
تهِِم

ْ َ
ı 

ْ
ريِ مِن

ْ َ
ġ 

ْ
انهِِم

َ
 بإِيِم

ْ
م

ُ
ه
ē
Ɋ
َ
 ر

ْ
دِيهِم

ْ
ه

َ
Ȭ ِعِيم

Ē
ǽ٩[یونس:  }ا[ 

 {فالمعنى يثيبهم ربهم بسبب إيمانهم، وعلى هذا المعنى جاء قوله تعالى: 
َ
يِن

Ē
Ȇا 

Ē
إنِ

 
ُ Ē
ȥا 

ُ
دِيهِم

ْ
ه

َ
Ȭ 

َ
ِ لا

Ē
ȥبآِياتِ ا 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
 ي

َ
  أي لا يثيبهم.  ]١٠٤[النحل:  }لا

  بمعنى الحكم والتسمية كما في قول الشاعر العربي:  -٤


 

 
 

 ،ويسميهم مهتدين، ويحكم علينا بالضلالأي يحكم على قومه بالهدى، 

  لاً. لاّضُ  ويسمينا

فاللازم تفسير الهدى في آيات القرآن على ضوء هذه المعاني،  ،إذا عرفت ذلك

وقد يستقيم تفسير الهدى في آية بمعنى، وفي الآية الأخرى بمعنى آخر، وكل 

ذلك على حسب ما ترشد إليه القرائن وسياق الآية، ويشترط لصحة ذلك أن لا 

 يكون هناك تناف مع عدل االله وحكمته وسعة رحمته، أو ما يناقض محكم

تتناقض، ولا يدخلها أو حجج العقول، وذلك أن آيات القرآن لا  ،القرآن

 {لقوله تعالى في القرآن:  ؛ختلافالا
ْ
 منِ

َ
هِ وَلا

ْ
ي
َ
د

َ
ِ ي

ْ
ǐ

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

ُ
َاطِل

ْ
Ǻيِهِ اȩ

ْ
أ
َ
 ي

َ
لا

ِيدٍ 
َ

ŉ ٍكِيم
َ
 ح

ْ
 مِن

ٌ
ɋِل

ْ
ǆ

َ
ȩ ِفِه

ْ
ل

َ
ِ {وقوله تعالى:  [فصلت] }̫خ

ْ
Ʒ

َ
Ȯ ِد

ْ
 عِن

ْ
 مِن

َ
ن

َ
Ǔ 

ْ
و
َ
Ɏَو

 ِ
Ē

ȥيِهِ اȯ وا
ُ
د

َ
ج

َ
و
َ
Ɏ اختلاف 

ً
ثƷِا

َ
 ك

ً
  .[النساء] }͓ا

، فحجج ختلاففإنها لا تتناقض، ولا يدخلها الا ومثل ذلك الحجج القطعية

  العقول لا تخالف القرآن، ولا يخالف بعضها بعضاً.

ومن هنا خاطب االله تعالى في القرآن أهل العقول، وأمرهم بالرجوع إلى 

عقولهم ليتعرفوا من خلالها صحة ما جاءهم به القرآن، وذلك في نحو قوله 

 {تعالى: 
َ
ون

ُ
قِل

ْ
ع

َ
ȩ 

َ
لا

َ
ف
َ
 { }أ

َ
رُون

Ē
ك

َ
ذ

َ
 ت

َ
لا

َ
ف
َ
وهذا مما يدل دلالة ظاهرة على أن  }أ



   ١٠٧        معـــاني الضـــلال

بما ركزه االله تعالى من حجج العقول،  جاء االله تعالى به من حجج القرآن متأيد ما

  ولمعرفة ذلك يكفي التذكر لما ركزه االله في الفطرة من الحجج. 

ا{قوله تعالى: 
َ
اه

َ
د

ُ
سٍ ه

ْ
ف

َ
ȫ 

Ē ُ
Ǘ ا

َ
ن
ْ
Ʉ
َ
ت

َ
ا لآ

َ
ن
ْ
ȿِش 

ْ
و
َ
Ɏَ١٣[السجدة:  }.. الآيةو[.  

لا تتمكن معه من  لألجأنا كل نفس إلى الهدى إلجاءً أنا لو شئنا  فالمعنى المقصود:

  لما فيه من بطلان التكليف. ، غير أن االله تعالى لا يشاء ذلك؛الخروج عن الهدى

وذلك أن التكليف يترتب عليه الثواب والعقاب، والثواب والعقاب لا 

  وذلك واضح. ،يةختيارإلا على الأعمال الا انيكون

   الضـــلال معـــاني

  تلفة:والضلال في لغة العرب يستعمل في معان مخ
اةِ {كما في قوله تعالى:  ،الضياع والهلاك بمعنى -١

َ
َي ْŁا Ɨِ 

ْ
م

ُ
ه
ُ
ي
ْ
ع

َ
 س

Ē
ل

َ
ض

ا
َ
ي
ْ
ȫ
ē
ȅ{، وقوله تعالى: ]١٠٤[الكھف: }ا 

َ
ُون َ

Ƴ
ْ
ف

َ
Ȭ وا

ُ
ن

َ
Ǔ ا

َ
 م

ْ
م

ُ
ه
ْ
ن

َ
ȭ 

Ē
ل

َ
 ]٢٤[الأنعام:  }وَض

ض{وقوله تعالى: 
ْ
ر

َ ْ
ا Ɨِ الأ

َ
ن
ْ
ل
َ
ل

َ
ا ض

َ
إذِ

َ
وا أ

ُ
Ɏا

َ
 .]١٠[السجدة:  }وَق

لٍ {كما في قوله تعالى:  ،بمعنى العذاب والعقوبة -٢
َ

لا
َ
 Ɨِ ض

َ
ǐِرِم

ْ
ج

ُ
م
ْ
Ɏا 

Ē
إنِ

رٍ 
ُ
ع

ُ
ابِ {، وقوله تعالى: [القمر] }̰وسَ

َ
ذ

َ
ع
ْ
خِرَةِ Ɨِ ال

ْ
 باِلآ

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
 ي

َ
 لا

َ
ِين

Ē
Ȇلِ ا

َ
ب

َعيِدِ  ْǺلِ ا
َ

لا
Ē
  .[سـبأ] }̉وَاɎض

 وَ {ومنه قوله تعالى: بمعنى الغواية عن واضح الطريق،  -٣
ُ
ن

ْ
و

َ
ع

ْ
 فرِ

Ē
ل

َ
ض

َ
أ

ى
َ
د

َ
ا ه

َ
 وَم

ُ
ه

َ
م

ْ
و

َ
 .[طـھ]}͐ق

  وقد يكون الإضلال بمعنى الحكم والتسمية كما في:  -٤

 

 {وقد يكون الضلال بمعنى النسيان كما قال تعالى:  -٥
Ē

ضِل
َ
 ت

ْ
ن

َ
أ

ا
َ
م

ُ
اه

َ
د

ْ
 .]٢٨٢[البقرة: }...إحِ

ى{وبمعنى الغفلة كما في قوله تعالى:  -٦
َ
د

َ
ه

َ
ȯ 

ً
الا

َ
 ض

َ
ك

َ
د

َ
 .]٧[الضحى:  }وَوجَ



 كتاب العدل        ١٠٨

: إن االله يضل إذا عرفت ذلك أمكنك تفسير ما جاء في القرآن من نحو

  بما يستقيم من المعاني المذكورة. الظالمين

  ولا يجوز تفسير ذلك بالإغواء عن طريق الحق، لأن االله تعالى عدل حكيم لا يفعله. 

اءُ {:في قوله تعالى وقالت المجبرة
َ

ش
َ
Ȼ 

ْ
ن

َ
 م

ē
ضِل

ُ
وقوله تعالى:  ]٨[فاطر:  }ي

} 
َ
ǐِِمɎا

Ē
 الظ

ُ Ē
ȥا 

ē
ضِل

ُ
ɋَإنه بمعنى: يغويهم عن طريق  ، ونحو ذلك]٢٧[إبراھیم:  }و

  ويدخلهم في الضلال.الحق، 

جلّ وعلا عن له  تعالى، وحطٌّ له  ذلك نقص لا يفعله الحكيم، وسبٌّ  قلنا:

 ،القداسة، وعن العدل والحكمة، مع ما في ذلك من التزكية لإبليس وجنوده

م رموا ربهم جل وعلا بفعل حيث نزهوا إبليس عن الإغواء والإضلال، ث

  كبيراً. سبحانه وتعالى عما يقولون علواً . إبليس

 {قال تعالى فيما يحكيه عن قول إبليس: 
َ ْ
Ň

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه
Ē
ن
َ
ɋِو

ْ
غ

ُ َ
 لأ

َ
تكِ

Ē
بعِِز

َ
 ف

َ
ال

َ
 ق

َ
ǐِ͓ع  

Ē
إلاِ

 
َ
ǐِص

َ
ل

ْ
خ

ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ
م

ُ
ه
ْ
 مِن

َ
ك

َ
اد

َ
  .[ص] }͔عِب

  والإغواء في لغة العرب يجيء لمعان: 

  الصرف عن واضح الطريق. بمعنى -١

وبمعنى الإتعاب للحيوان، يقال: أغوى الفصيل، إذا أتعبه بحبسه عن  -٢

 واللبن.  الماء

  وبمعنى الحكم والتسمية. -٣

لاَّل لذلك فيجوز أ إنه بمعنى: حكم عليهم ن يقال في أغوى االله الضُّ

بالغواية، وسماهم بها حين غووا وضلوا عن طريق الحق، أو بمعنى أتعبهم 

بالعذاب، ولا يجوز أن يفسر ذلك بأن االله صرفهم عن طريق الحق، وأدخلهم في 

  الغواية والضلال، لأن ذلك سبّ الله تعالى وتزكية لإبليس كما تقدم.



   ١٠٩        والفتنة تجيء في اللغة لمعان:

  لمعان: اللغة في تجيء نةوالفت

 {كما في قوله تعالى:  ،ختباربمعنى الا -١
ْ
لهِِم

ْ
ب
َ
Ȱ 

ْ
 مِن

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

Ē
ن
َ
ت
َ
ȯ 

ْ
د

َ
ق
َ
وَل

 
َ
ǐِȨِذ

َ
ǔ

ْ
 ال

Ē
ن

َ
م
َ
ل

ْ
َع َǾَوا و

ُ
ق

َ
د

َ
 ص

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ Ē
ȥا 

Ē
ن

َ
م
َ
ل
ْ
ع

َ
ي
َ
ل
َ
  اختبرناهم. :أي [العنكبوت] }̄ف

بعدي فتن متشابهة  ستأتي منكما في الحديث:(( ،الشدة والمحنة نىوبمع-٢

كقطع الليل المظلم، فيظن المؤمنون أنهم هالكون عندها، ثم يكشفها االله بنا أهل 

  )). فالمراد هنا المحن والشدائد والأهوال. البيت

 {الإضلال والإغواء عن طريق الحق، كما في قوله تعالى:  وبمعنى -٣
ْ
م

ُ
ت
ْ
ȫ
َ
ا أ

َ
م

 
َ
ǐِɃِات

َ
هِ بفِ

ْ
ي
َ
ل

َ
َحِيمِ  Σع ْĿالِ ا

َ
 ص

َ
و

ُ
 ه

ْ
ن

َ
 م

Ē
ما أنتم بمضلين إلا  :أي [الصافات] }Τإلاِ

  من هو من أهل الضلال. 

 {العذاب، كما قال تعالى:  وبمعنى -٤
َ
ون

ُ
ن
َ
ت
ْ
ف
ُ
Ȭ ِار

Ē
ǽا 

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
 ه

َ
م

ْ
و
َ
 ]١٣[الذاریات: }ي

  يعذبون. :أي

ائد، فيجوز أن يقال: فتن االله المكلفين بمعنى اختبرهم بالتكاليف والشد

  يفتن االله تعالى المجرمين بمعنى يعذبهم بذنوبهم.  :ويقال

أن االله تعالى يدخلهم في الضلال والغواية، لأن  : المعنىولا يجوز أن يقال

  ذلك ذم الله تعالى وتزكية لإبليس وجنوده. 

إن االله تعالى يدخلهم في الفتنة والضلال والغواية،  والمجبرة تقول في ذلك:

  ذكرنا وشرحنا دليلاً على مذهبهم. وقد جعلوا هذه الآيات التي 

  واعلم أن هذه الآيات التي ذكرنا من الآيات المتشابهة. 

 {ومن المناسب أن نـفسر المتشابه الذي ذكره االله تعالى في قوله تعالى: 
ُ
ه

ْ
مِن

 
ٌ

ات
َ
م

َ
ك

ْ ُ
Ņ 

ٌ
ات

َ
  آي

ُ
 ه

ٌ
غ

ْ
ɋ
َ
 ز

ْ
وɊهِِم

ُ
ل
ُ
 Ɨِ ق

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

Ē
م

َ
أ
َ
 ف

ٌ
ات

َ
ابهِ

َ
ش

َ
Ɂ
ُ
رُ م

َ
خ

ُ
ابِ وأَ

َ
كِت

ْ
 ال

ē
م

ُ
 أ

Ē
ن

 
ُ
ه

ْ
 مِن

َ
ه
َ
اب

َ
ش

َ
ȸ ا

َ
 م

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
ي
َ
ȯ٧[آل عمران:  }... الآية[.  



 كتاب العدل        ١١٠

لوجود كلمة فيها تحتمل عدة معان  الآية قد تكون من المتشابه فنقول:

المقصودُ، كما تقدم في الآيات  مختلفة، فيشتبه من أجل ذلك على الناظر المعنى

التي ذكرناها، فإن الهدى والضلال والإغواء والفتنة تحتمل كل كلمة منها عدة 

معان مختلفة متنافية، وهذا المعنى الذي ذكرناه في تفسير المتشابه هو المتوافق مع 

اشتقاق لفظة المتشابه، وذلك أن المتشابه والتشابه صيغة موضوعة في اللغة 

ة في معنى الفعل بين اثنين فأكثر، ومن هنا فإن اللفظة إذا احتملت عدة للمشارك

معان مختلفة استحقت اسم التشابه، والمراد أن المعاني التي تحتملها اللفظة 

  متشابهة في صحة إطلاق اللفظة عليها. 
   بتـــلاءوالا الاختــبار

ا {الى: بتلاء في قوله تعقد سبق أن الفتنة تأتي بمعنى الاختبار والا
Ē
ن
َ
ت
َ
ȯ 

ْ
د

َ
ق
َ
وَل

 
َ
ǐِȨِذ

َ
ǔ

ْ
 ال

Ē
ن

َ
م
َ
ل
ْ
َع َǾَوا و

ُ
ق

َ
د

َ
 ص

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ Ē
ȥا 

Ē
ن

َ
م
َ
ل
ْ
ع

َ
ي
َ
ل
َ
 ف

ْ
لهِِم

ْ
ب
َ
Ȱ 

ْ
 مِن

َ
ِين

Ē
Ȇ[العنكبوت] }̄ا 

   فنقول:فمن المناسب هنا توضيح معنى الاختبار والابتلاء الصادر من االله تعالى، 

إن االله تعالى يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، مطلع على خفيات الغيوب، 

لا يخفى عليه ضعيف الإيمان، ولا قوي الإيمان، ولا كاذب الإيمان، غير أنها اقتضت 

  حكمته تعالى أن لا يجازي إلا على الأعمال الظاهرة لا على علمه. 

ف كل واحد رَ عْ يتميز ويُ  لذلك فإنه تعالى يريد أن تظهر أعمال عبيده بحيث

ق الإيمان أو كذبه، والذي دْ منهم عن الآخر بما ظهر من عمله الذي يعبرّ عن صِ 

  هو ترجمة صادقة عما يكنهّ الضمير من الإخلاص أو عدمه.

لها عباده، والتي ينكشف بها  فشبه االله تعالى التكاليف والشدائد التي يحمِّ

والمنافق، شبهّ تعالى فعله ذلك بفعل  الصادق والكاذب، ويتميز بسببها المؤمن

المختبر الجاهل بحقيقة الأمر، فسماه االله تعالى لذلك اختباراً لما كان في الصورة 

  يشبه فعل المختبر. 

 {كقوله تعالى:  ،وكذلك يفسر ما كان نحو هذا
ē
ي

َ
 أ

َ
م

َ
ل

ْ
 ǽَِع

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
ث
َ
ع

َ
Ȩ 

Ē
م

ُ
Ȫ



   ١١١        الطبــع والختـــم

 
ً
دا

َ
م

َ
وا أ

ُ
ثِ

َ
Ǻ ا

َ
 Ɏمِ

َ
Ɔ

ْ
ح

َ
ِ أ

ْ
ǐ

َ
Ɋ
ْ
زِ

ْ
Łأي ليظهر في الوجود ظهوراً بالفعل ما  [الكھف] }̍ا

  كان يعلمه االله تعالى من جواب السؤال المذكور في الآية.

   والختـــم الطبــع

  الطبع والختم المذكوران في القرآن في لغة العرب يتردد معناهما بين: 

  طبع على الشيء وختم عليه إذا جعل عليه علامة.  :يقال العلامة، -١

 طبع الإناء وختمه إذا غطاه.  :يقال والتغطية، -٢

 {إذا عرفت ذلك فلا يجوز أن يقال إن معنى 
ْ
وɊهِِم

ُ
ل
ُ
 ق

َ َ
Ȃ 

ُ Ē
ȥا 

َ
م

َ
ت

َ
 ]٧[البقرة:  }خ

لأن ذلك يكون منافياً ها ومنعها من وصول الإيمان إليها؛ ونحو ذلك هو غطى علي

 ،تكليف ما لا يطاق للتكليف، فلا يصح تكليف المختوم على قلبه، لأنه حينئذ من

ا{وقد قال تعالى: 
َ
ه

َ
ع

ْ
 وسُ

Ē
 إلاِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

ُ Ē
ȥا 

ُ
ف

ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ي

َ
 { ]٢٨٦[البقرة:  }لا

ُ Ē
ȥا 

ُ
ف

ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ي

َ
لا

 
َ
اه

َ
ا آت

َ
 م

Ē
 إلاِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ{  :٧[الطلاق[ ،} 

ْ
م

ُ
ت
ْ
ع

َ
ط

َ
ت

ْ
ا اس

َ
 م

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق

Ē
ȩا

َ
  .]١٦[التغابن: }ف

وليس في وسع المختوم على قلبه أن يؤمن، ولا يستطيع التقوى، والتكليف 

  بذلك في هذه الحال قبيح، واالله متعال عن فعل القبيح. 

ومنعها من  ،على قلوب الكفار إن االله غطى :وقد خالفت المجبرة، فقالت

  إليها.   وصول الإيمان

ولو  ،الكفار ونهاهم إن االله تعالى أمر ونقول في الجواب زيادة على ما تقدم:

كانت قلوبهم كما تقول المجبرة لم يأمرهم ولم ينههم، وذلك أن خطاب من لا 

 يعقل نقيصة يجب تنزيهه عنها.

وقال بعض العدلية: إن الطبع والختم من االله تعالى هو أن يجعل تعالى في 

  قلوب الكفار والفساق نكتة سوداء ليتميزوا بها للملائكة.

  إن االله تعالى يجعل في قلبه نكتة بيضاء.وهذا عكس المؤمن ف

  ).اللمظة الإيمان يبدو لمظة كلما ازداد الإيمان ازدادت: (#قال أمير المؤمنين 



 كتاب العدل        ١١٢

وقد أجيب بأن أعمال الكفار والفساق أوضح من ذلك، مع أن الملائكة 

باس من العورة، كما ورد عن صلوات االله عليهم لا يرون ما وَارَاه الل

  أنهم يغضون أبصارهم عند قضاء الحاجة. ÷  النبي

  فهو استعارة يراد بها التنوير والبصيرة. #وما روي عن علي 

، الأولى في الطبع والختم أن يقال: إن الطبع والختم في نحو قوله تعالى: نعم

}...
ْ
وɊهِِم

ُ
ل
ُ
 ق

َ َ
Ȃ 

ُ Ē
ȥا 

َ
م

َ
ت

َ
الكناية التي هي أبلغ من قد جاء على طريق  ]٧[البقرة:  }خ

ويكون المعنى المراد حينئذ الإخبار عن الكفار بأنهم قد بلغوا في لتصريح، ا

ستماع إلى آيات االله إلى الغاية والإعراض والتعنت وترك النظر والاالغفلة 

والنهاية، وهذه الغاية والنهاية التي وصل إليها الكفار من الإعراض والغفلة 

وذلك في ذكره للختم  ،وأتمهاالله لنا بأبلغ تصوير وأوضحه  و... إلخ، صورها

 ،والإعراض العظيم ،ن السامع لا يتصور الغفلة البالغةوالطبع، حيث إ

 ،ومطبوعه قلبو... إلخ تمام التصور إلا في مختوم ال ،والتعنت في أقصى غاياته

  بحيث لا يتصور منه الفهم والإدراك. ،الذي استحكم ختمه وطبعه

وقد أخبر االله تعالى عن هذا المعنى الذي ذكرنا بأسلوب آخر في قوله تعالى: 

} 
ُ

ل
َ
ث
َ
  وَم

َ
يِن

Ē
Ȇرُوا ا

َ
ف

َ
ȱ  

đ
م

ُ
اءً ص

َ
ءً وَندِ

َ
Ȁ

ُ
 د

Ē
 إلاِ

ُ
ع

َ
م

ْ
س

َ
Ȼ 

َ
ا لا

َ
 بمِ

ُ
عِق

ْ
ن
َ
Ȭ ِي

Ē
Ȇلِ ا

َ
ث
َ
م

َ
ك

 
َ
ون

ُ
قِل

ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
 لا

ْ
م

ُ
ه

َ
ȯ ٌ ْ

ƫ
ُ
ȭ 

ٌ
م

ْ
Ȳ

ُ
م التي لا فشبه االله تعالى الكفار بالأنعا [البقرة] }άب

تسمع إلا مجرد الأصوات من غير فهم لما يقال لها، ثم أخبر تعالى عنهم بأنهم 

صم لا يسمعون، وعمي لا يبصرون، وبكم لا يتكلمون، وأخيراً قال: فهم لا 

  يعقلون، وكل ذلك يراد به التصوير لما ذكرنا من شدة الإعراض والغفلة و.. إلخ. 

 ،وعمي على الحقيقة ،نهم صم على الحقيقةولم يرِد الباري تعالى أن يخبر بأ

ولا يعقلون على الحقيقة، وذلك أن المعلوم أنهم كانوا بصراء  ،وبكم على الحقيقة

يرون آيات االله ويسمعونها، وكانوا ذوي ألسنة وفصاحة، وفي هذه  ،ذوي أسماع

  الآية الأخيرة دليل على ما ذكرنا من تفسير آية الختم. 



   ١١٣        التـزيــين

لأسند الختم والطبع إلى االله؟ م  

   ؟لم أسند الختم والطبع إلى االله فإن قيل:

  .ة عن المعنى المراد الذي ذكرناهإسناد ذلك إلى االله مما يزيد في قوة الكنايقلنا: 

ومما يزيد في قوة المعنى الذي ذكرنا قوله تعالى في الكفار وإعراضهم عن  ،هذا

ا{سماع الآيات وعن النظر فيها: 
َ
ْهِ وșَِ وَق َǾِا إ

َ
ون

ُ
ع

ْ
د

َ
ا ت

Ē
ةٍ ɏِم

Ē
Ɉنِ

َ
ا Ɨِ أ

َ
ن
ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
وا ق

ُ
Ɏ

 
َ
ون

ُ
ɏِل

َ
Ȁ ا

َ
ن
Ē
ȫِإ 

ْ
ل

َ
م

ْ
ȭا

َ
 ف

ٌ
اب

َ
 حِج

َ
نكِ

ْ
Ʉ
َ
Ɋَا و

َ
ننِ

ْ
Ʉ
َ
 ب

ْ
رٌ وَمِن

ْ
ا وَق

َ
اننِ

َ
  .[فصلت] }̆آذ

 ،وكرر عليهم الدعاء ،إلى الإسلام ÷فإن الكفار حين دعاهم النبي 

لا يطمع وراءه في إيمانهم،  ،بجواب مقنع وحاسم ÷أرادوا أن يقنعوا النبي 

فلا  ،فقالوا: (قلوبنا مغطاة ومحجوبة بأكنة ،بعده رجاء في إسلامهمله  ولا يكون

يصل إليها ما تدعونا إليه من دينك، وآذاننا مسدودة بالوقر فلا نسمع صوت 

 فإنا ،فأنت وشأنك ،دعوتك، وبيننا وبينك حجاب يحول بيننا وبين ما تدعوا إليه

  لا نفارق ذلك).  ،وعاملون أعمالهمصرون على ما نحن عليه من الشرك، 

وأن  ،ومما لا شك فيه أنهم لا يريدون الإخبار بأن قلوبهم مغطاة على الحقيقة

  آذانهم مسدودة لا تنفذ إليها الأصوات و... إلخ. 

 {وعلى مثل ما ذكرنا من التفسير يفسر قوله تعالى: 
ْ
ارهِمِ

َ
ص

ْ
ب
َ
 أ

َ َ
Ȃَو 

 
ٌ
اوَة

َ
  ونحوه، وكل ذلك كناية عما ذكرنا من المعنى.  ]٧[البقرة:  }غِش

   التـزيــين

  التزيين في اللغة هو: التحسين. 

إن االله تعالى لا يزين المعاصي لعباده ولا يحسنها لهم، وذلك  قالت العدلية:

  لأن تزيينها وتحسينها قبيح يتعالى االله عن فعله. 

  إن االله تعالى يزين المعاصي للعصاة ويحسنها لهم.  وقالت المجبرة:

  حيثيات مختلفة الأحكام:له  تزيين المعاصي قلنا:



 كتاب العدل        ١١٤

فمن حيث ميل النفس والطبيعة والشهوة لا شك أن كل مكلف يجد من  -١

وحب الوقوع في المعاصي، ولولا زواجر الرحمن  ،نفسه ذلك الميول النفسي

ل تقريباً في المعاصي، ومن هذه الحيثية فلا ووعيده ثم توفيقه وتسديده لوقع الك

 {مانع من إسناد التزيين إلى الباري عز وجل، ومن هنا جاء قوله تعالى: 
َ
ن

ĕ
ɋ
ُ
ز

بِ 
َ
ه

Ē
Ȇا 

َ
رَةِ مِن

َ
ط

ْ
ن

َ
ق

ُ
م
ْ
Ɏا ِƷِاط

َ
ن

َ
ق
ْ
 واَل

َ
ǐِɃَ ْǺَاءِ وا

َ
س

ĕ
Ƀال 

َ
اتِ مِن

َ
و

َ
ه

Ē
 اɎش

ē
ب

ُ
اسِ ح

Ē
Ɏلِن

 
Ē
و

َ
س

ُ
م
ْ
Ɏلِ ا

ْ
ي
َ ْ
łَةِ وا

Ē
فِض

ْ
ثِ وَال

ْ
رَ

ْ
Łامِ وَا

َ
ع

ْ
ȫ
َ ْ
ةِ واَلأ

َ
، فاالله ]١٤عمران:  [آل }...الآيةم

سبحانه وتعالى هو الذي طبع الناس على تلك الطبيعة، وفطرهم عليها، وهذا في 

حين أنه تعالى فطر الناس على استقباح القبائح والفواحش، واستنكار ذلك، 

  والنفرة منه. 

الطاعات بما جعل من الثواب لا شك أن االله تعالى رغب عباده في  -٢

المضاعف والأجور الجزيلة والعاقبة الحسنة، فمن هذه الحيثية لا يجوز أن يقال: 

بمعنى أنه تعالى رغّبهم فيها ودعاهم إليها، مثل  ،إن االله تعالى زين لعباده المعاصي

  ترغيبه تعالى في الطاعات والدعوة إليها.

عصية عند الشهوة، وها هنا حيثية الحيثية الأولى هي من حيث تزيين الم - ٣ 

أخرى هي تزيين المعصية عند العقل، وتزيين المعصية عند العقل ممالا يكون، 

وذلك أن االله تعالى فطر عقول المكلفين على طبيعة واحدة، لا تختلف أحكامها، 

ن الكل أكثر من وأ ،ثنينكم بفطرة عقله بأنّ الواحد نصف الافكل عاقل يح

وكل عاقل يمقت بمجرد حكم عقله الظلم والظالمين، ويحب ذا الجزء و.. إلخ، 

  العدل والعادلين و.. إلخ. 

ومن هذه الحيثية فلا يجوز أن يقال: إن االله تعالى زين المعاصي للعصاة، وذلك 

فإن العصاة جميعاً إنما أُتوا من قبل الهوى والشهوات  ،لما فيه من مخالفة الواقع

ى {تعالى: بنصوص القرآن، كما في قوله 
َ
و

ْ
ه

َ
ȩ ا

َ
 وَم

Ē
ن

Ē
 الظ

Ē
 إلاِ

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
 ي

ْ
إنِ

س
ُ
ف

ْ
ȫ
َ ْ
 { ]٢٣[النجم:   }الأ

ُ
اه

َ
و

َ
 ه

ُ
ه

َ
ه
َ
Ɏِإ 

َ
ذ

َ Ē
Ĺنِ ا

َ
 م

َ
ت

ْ
ي
َ
أ
َ
ر

َ
  . ]٤٣[الفرقان: }.. الآيةأ



   ١١٥        تفسير آيات التزيين

  التزيين آيات تفسير

 {قوله تعالى: 
َ
ن

ĕ
ɋ
ُ
 ز

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ
َ
  Ȅ أ

ً
نا

َ
س

َ
 ح

ُ
رءَاه

َ
لهِِ ف

َ
م

َ
ȭ ُوء

ُ
  .]٨[فاطر:  }س

المنهمكين في المعاصي قد سيطرت عليهم الشهوات، وغلبتهم المعنى أن 

لهوى والشهوة، فما توافق الأهواء، فصاروا لذلك إنما ينظرون إلى أعمالهم بعين ا

وراج في أسواقهم، وما خالف ذلك نفروا  ،وهاستحسنهم وشهواتهم مع أهوائ

  عنه، وكسد عندهم. 

لمنافقين بأنهم صم بكم عمي ودليل ما ذكرنا أن االله تعالى وصف الكافرين وا

لا يعقلون، وما ذاك إلا لما ذكرنا من سيطرة الشهوات والأهواء على حواسهم 

ومشاعرهم وعقولهم، حتى صاروا كالأنعام لا يهمهم إلا إشباع شهواتهم 

 {وإدراك ملذاتهم، ومن هنا قال تعالى: 
َ

 لا
ٌ ُ
ǐ

ْ
ȭ

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏَا و

َ
 بهِ

َ
ون

ُ
ه

َ
ق

ْ
ف

َ
Ȭ 

َ
 لا

ٌ
وب

ُ
ل
ُ
 ق

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ

 
ُ
Ȭ 

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
 أ

ē
ل

َ
ض

َ
 أ

ْ
م

ُ
 ه

ْ
ل

َ
امِ ب

َ
ع

ْ
ȫ
َ ْ
لأ

َ
Ǔ 

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
ا أ

َ
 بهِ

َ
ون

ُ
ع

َ
م

ْ
س

َ
Ȼ 

َ
 لا

ٌ
ان

َ
 آذ

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏَا و

َ
 بهِ

َ
ون ُǵِ

ْ
ب

ون
ُ
افلِ

َ
غ

ْ
 ال

ُ
م

ُ
، وحينئذ فالمزين لهم سوء الأعمال هو شهوات [الأعراف] }δه

  النفوس الأمارة بالسوء وأهواؤها، لا فطر العقول. 

  إن في نفس كل مكلف داعيين اثنيين هما: : لزيادة الإيضاح نقول

  داعي الشهوة.  - ١
 داعي العقل.  - ٢

يدعو إلى فعل كل ما تشتهيه النفس وترغب فيه من المآكل  فداعي الشهوة:

والمشارب والمناكح والتسلط و... إلخ، وتستحسن النفس كل ذلك وتميل إليه، 

ذا هو قانون أو شريعة، هوترغب فيه، ولا تلتفت النفس في نيل شهواتها إلى 

  وعملها الذي جبلت عليه. داعي النفس الأمارة بالسوء، 

 الدعاءُ  هُ ووظيفتُ  ،وبجانب هذا الداعي داع آخر، هو داعي العقل والحكمة

  من المساوئ والرذائل والقبائح و... إلخ.  إلى ترك ما تدعو إليه النفسُ 

الحذر وترك الغرور،  ومن وظائفه: النظر في عواقب الأمور، والدعوة إلى



 كتاب العدل        ١١٦

والطهارة  ءوإلى فعل ما يكسب المرءَ الكرامة والسلامة والعزة والرفعة والزكا

  والكمال و... إلخ. 

ا {وما ذكرنا عن هذين الداعيين أخذناه من قوله تعالى: 
َ
سٍ وَم

ْ
ف

َ
ȫَوĵŸَاğźŎَ ̈

ا 
َ
ه

َ
ور

ُ
ج

ُ
ا ف

َ
ه

َ
م

َ
ه
ْ
Ɏ
َ
أ
َ
źاĵŸََف

ْ
Ū
َ
ȩَ̉و  

ْ
ن

َ
 م

َ
ح

َ
ل
ْ
ف
َ
 أ

ْ
د

َ
ĵŸَق

ğ
Ȣَز ̊ 

ْ
ن

َ
 م

َ
اب

َ
 خ

ْ
د

َ
ĵŸَĵوَق ğŎَ[الشمس] }̋د .  

فإذا استجاب المرء وانقاد لداعي شهوته ضعف داعي العقل، ويزداد 

نقياد للشهوة حتى تسيطر الشهوة على المرء، وحينئذ فلا د الاالضعف بازديا

يكون للعقل سلطان، وقد ينتهي دوره تماماً ويصير صاحبه كما حكى االله تعالى: 

} 
ٌ
م

ْ
Ȳ

ُ
 ب

đ
م

ُ
  ص

َ
ون

ُ
قِل

ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
 لا

ْ
م

ُ
ه

َ
ȯ ٌ ْ

ƫ
ُ
ȭά{ [البقرة].  

الشهوة، ضعف داعي له  وإذا استجاب المرء لداعي العقل والحكمة وانقاد

  نقياد لداعي الحكمة ازداد ضعف داعي الشهوة. وكلما ازداد المرء في الاستجابة والا

 {يقول االله تعالى:  ،وقد كلف االله تعالى عباده بجهاد النفس وقمع أهوائها
ْ
ن

َ
ا م

Ē
م
َ
وأَ

نِ 
َ
 ع

َ
س

ْ
ف
Ē
ǽا 

َ
Ʈ

َ
ȫَهِ و

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
ام

َ
ق

َ
 م

َ
اف

َ
źَŹَىخ

ْ
ɉوَى̩ ا

ْ
أ
َ
م
ْ
Ɏا َƭِ 

َ
ة
Ē
نَ

ْ
Ŀا 

Ē
إنِ

َ
  .[النازعاـت] }̪ف

 ،وكبح جماحها ،مصارعة الأهواء والشهوات ÷رسول االله  وسمى

عنا من الجهاد الأصغر إلى رج: ((÷بالجهاد الأكبر في قوله  -ومغالبتها

  )). الأكبر  الجهاد

     :  :ةٍ {قوله تعالى
Ē
م

ُ
 أ

ĕ ُ
ǘِا ل

Ē
ن
Ē
ɋ
َ
 ز

َ
Ɏكِ

َ
ذ

َ
ك

م..
ُ
ه
َ
ل

َ
م

َ
ȭ{ :١٠٨[الأنعام[ .  

المعنى أن االله تعالى زين لكل أمة على ألسن الرسل المبعوثين إليهم  فنقول:

 تعالى لهم طاعاته وعباداته وتقواه التي لم يخلقهم االله تعالى إلا من أجلها، فزين االله

ذلك، ورغبهم فيه بما جعل من الثواب العظيم، والأجر الجزيل، والعاقبة الحسنة في 

  الدنيا والآخرة، بالإضافة إلى ما في أعمال الطاعة من المصالح العظيمة في الدنيا. 

أما المعاصي فإنها ناتجة عن تسويل النفس في ما تشتهي، وعن تزيين الشيطان، 



   ١١٧        معاني القضـــــاء

 {الى: وتماماً كما قال تع
ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏا

َ
م

ْ
ȭ

َ
 أ

ُ
ان

َ
ط

ْ
ي

Ē
 اɎش

ُ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ
ن

Ē
ɋ
َ
 ز

ْ
، وقال ]٤٨[الأنفال:  }وɉَذِ

 {سبحانه في ما حكى: 
ٌ

ِيل
َ

Ň ٌ
ْ

Ʊ
َ

ص
َ
 ف

ً
را

ْ
ɏ

َ
 أ

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
 أ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
ت

َ
ل
Ē
و

َ
 س

ْ
ل

َ
، ]١٨[یوسف: }ب

 {وقال تعالى: 
ْ

ت
َ
ع

Ē
و

َ
ط

َ
ȯ Ȅ خِيه

َ
 أ

َ
ل

ْ
ت
َ
Ȱ 

ُ
ه

ُ
س

ْ
ف

َ
ȫ...{  :٣٠[المائدة[ .  

   القضـــــاء معاني

  القضاء في اللغة يكون لعدة معان منها: 

ِ {الخلق كما في قوله تعالى:  -١
ْ

ǐ
َ
م

ْ
و
َ
اوَاتٍ Ɨِ ي

َ
م

َ
 س

َ
ع

ْ
ب

َ
 س

Ē
ن

ُ
اه

َ
ض

َ
ق

َ
ȯ{ :١٢[فصلت[ .  

  ومنه قول أبي ذؤيب: 

  
 

 
 

 {بمعنى الإلزام والحكم كما في قوله تعالى:  -٢
Ē

وا إلاِ
ُ
د

ُ
ب
ْ
ع

َ
ȩ 

Ē
لا

َ
Ɇ 

َ
ك

ē
Ɋ
َ
 ر

َ
Ƈ

َ
وَق

 
ُ
اه

Ē
  ومن ذلك: قضى القاضي بكذا، أي حكم وألزم.  ]٢٣[الإسراء: }إيِ

 {بمعنى الإعلام والإنهاء كما في قوله تعالى:  -٣
َ

Ɏكِ
َ
ْهِ ذ َǾِا إ

َ
ن
ْ
ي

َ
ض

َ
وَق

رَ 
ْ
ɏ

َ ْ
 .]٦٦[الحجر:  }الأ

  فرغت.  :أي ،الفراغ، ومنه قول القائل: قضيت حاجتيبمعنى  -٤

 قضيت ديني.  :بمعنى الأداء، تقول -٥

 ،مات، وضربه فقضى عليه :أي ،وقد يجيء لغير ذلك كقولهم: قضى نحبه

  و..إلخ.   ،قتله :أي

إذا عرفت ذلك فيجوز أن يقال: إن االله تعالى قضى بالطاعات بمعنى ألزم بها 

  خلقها، خلافاً للمجبرة فقالوا: إنه بمعنى خلقها.  وحكم بوجوبها، لا بمعنى

  وكذلك يقولون في المعاصي: إن االله تعالى قضى بها بمعنى خلقها. 

ونزيد على ذلك فنقول: لو كان االله تعالى هو  ،ويؤخذ الجواب عليهم مما سبق

ولما رغب بالثواب  ،الذي تولى خلق الطاعات والمعاصي دون العبيد لما أمر ونهى

  العظيم وتوعد بالعذاب الأليم. 



 كتاب العدل        ١١٨

   القـــــدر معاني

  للقدر عدة معان منها: 

رٍ {الإتقان والإحكام كما في قوله تعالى:  - ١
َ
د

َ
 بقِ

ُ
اه

َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
ءٍ خ ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ ا
Ē
. ]٤٩[القمر: }إنِ

 {وقوله تعالى: 
ً
دِيرا

ْ
ق

َ
ȩ 

ُ
ه
َ
ر

Ē
د

َ
ق

َ
ȯ ٍء ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ 
َ

ق
َ
ل

َ
  .[الفرقان]}̃وخَ

رهِ{التعظيم كما في قوله تعالى:  -٢
ْ
د

َ
 ق

Ē
ق

َ
 ح

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ر

َ
د

َ
ا ق

َ
ما  :أي ]٩١[الأنعام:  }وَم

 عظموه حق تعظيمه، قال في الصحاح: والقدَر والقدْر بمعنى واحد. 
ا {بمعنى العلم كما في قوله تعالى:  -٣

َ
رٍ م

َ
د

َ
 بقِ

ُ
ل

ĕ َ
ǆ

ُ
Ȭ 

ْ
Ȳِن

َ
وَل

اءُ 
َ

ش
َ
Ȼ{ :ن يكون المعنى بتقدير منه تعالى. بعلم، ويجوز أ :أي ]٢٧[الشورى 

ا{وبمعنى المقدار، كما في قوله تعالى:  -٤
َ
رهِ

َ
د

َ
 بقِ

ٌ
ة
َ
دِي

ْ
و

َ
 أ

ْ
ت

َ
ال

َ
س

َ
 ]١٧[الرعد: }ف

 بمقدارها.  :أي
  وبمعنى الإعلام كما قال العجاج:  -٥

  
 

كǐٍِ {وبمعنى الأجل كما قال تعالى:  -٦
َ
راَرٍ م

َ
 Ɨِ ق

ُ
اه

َ
ن
ْ
ل
َ
ع

َ
ج

َ
رٍ  ̖ف

َ
د

َ
 ق

َ
Ƥِإ

ومٍ 
ُ
ل

ْ
ع

َ
  .[المرسلات] }̗م

 {وبمعنى الحتم كما قال سبحانه وتعالى:  -٧
ً
را

َ
د

َ
ِ ق

Ē
ȥرُ ا

ْ
ɏ

َ
 أ

َ
ن

َ
ȡَو

 
ً
ورا

ُ
د

ْ
ق

َ
 .[الأحزاب]  }̧م

وبناءً على هذا فيقال: إن الطاعات بقدر االله بمعنى حتمه وإلزامه، ولا يجوز 

  أن يقال إن ذلك بمعنى أنه تعالى خلقها. 

  إنها بقدر االله.  :وقالت المجبرة: إنه بمعنى خلقها، وكذلك قالوا في المعاصي

  ويؤخذ الجواب عليهم مما سبق. 

رويأتي (   ) المشدد لمعان منها: قدَّ
ا{بمعنى خلق كقوله تعالى:  -١

َ
ه

َ
ȩا

َ
و

ْ
ق
َ
ا أ

َ
 ȯيِه

َ
ر

Ē
د

َ
  خلقها.  :أي ]١٠[فصلت:  }وَق

 {بمعنى أحكم كقوله تعالى:  -٢
ً
دِيرا

ْ
ق

َ
ȩ 

ُ
ه
َ
ر

Ē
د

َ
ق

َ
ȯ ٍء ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ 
َ

ق
َ
ل

َ
، [الفرقان] }̃وخَ

  أحكمه إحكاماً.  :أي



   ١١٩        معاني القـــــدر

ر القاضي نفقة الزوجة والقريب.  -٣  وبمعنى بينَّ يقال: قدَّ
 قسته به وجعلته مثله.  :قاس، يقال: قدرت هذا الثوب على ذاك، أيوبمعنى  - ٤
ر ما شئت -٥  فرض وأوجب ما شئت. ا :أي ،وبمعنى فرض، يقال: قدِّ

إن االله قدّر الطاعة بمعنى فرضها وأوجبها، وقدّر  وبناءً على هذا فيقال:

  المعصية بمعنى بينها وأوضحها. 

خلافاً للمجبرة، ويؤخذ الجواب عليهم  ،ولا يجوز أن يقال ذلك بمعنى خلق

  مما أسلفنا.

  حديث جابر في القدر

لا يؤمن عبد حتى يؤمن : ((÷روي عن جابر أنه قال: قال رسول االله 

وما أخطأه لم يكن  ،بالقدر خيره وشره، وحتى يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه

  بر. وقد روي نحوه، فالمجبرة يستدلون بذلك على مذهب الج ))ليصيبه

 {ما جاء في آية الحديد: المراد بالحديث قريب م ونحن نقول:
ْ
 منِ

َ
اب

َ
ص

َ
ا أ

َ
م

 
َ َ

Ȃ 
َ

Ɏكِ
َ
 ذ

Ē
ا إنِ

َ
ه

َ
أَ

ْ
Ʊ

َ
ȫ 

ْ
ن

َ
لِ أ

ْ
ب
َ
Ȱ 

ْ
ابٍ منِ

َ
 Ɨِ كتِ

Ē
 إلاِ

ْ
م

ُ
Ȳِس

ُ
ف
ْ
ȫ
َ
 Ɨِ أ

َ
ضِ وَلا

ْ
ر
َ ْ
ةٍ Ɨِ الأ

َ
صِيب

ُ
ɏ

 
َ

 وَلا
ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ات

َ
ا ف

َ
 م

َ َ
Ȃ ا

ْ
و

َ
س

ْ
أ
َ
 ت

َ
لا

ْ
ي

َ
سƷٌِ لكِ

َ
Ȼ ِ

Ē
ȥما

ُ
ȱا

َ
ا آت

َ
وا بمِ

ُ
رحَ

ْ
ف

َ
ȩ{ :٢٣- ٢٢[الحدید[ ،

صٍ {ويقرب من ذلك قوله تعالى: 
ْ
ق

َ
ȫَوُعِ و

ْ
Ŀَفِ وا

ْ
و

َ ْ
łا 

َ
ءٍ مِن ْ َ

Ɓِȷ 
ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
ن
َ
و
ُ
ل
ْ
بَ

َ
ǽَو

 
َ
ابرɋِِن

Ē
ِ اɎص

ĕ
Ǯ

َ
ȷَرَاتِ و

َ
م

Ē
Ǽسِ وَا

ُ
ف

ْ
ȫ
َ ْ
الِ واَلأ

َ
و

ْ
ɏ

َ ْ
 الأ

َ
  .[البقرة] }Μمِن

عالى ويقدره من الخصب والجدب، وكل ذلك يراد به ما يقضيه االله سبحانه وت

والصحة والمرض، والغنى والفقر، والأمن والخوف، والحياة والموت، وما أشبه 

ذلك مما ليس للعباد في تحصيله أو دفعه سبيل أو حيلة، أما معاصي العباد 

 ؛ وذلكوأفعالهم فليست من القدر المذكور في الحديث ولا مما ذكرته آية الحديد

الطاعات منها والمعاصي، وهذا  ،لأن نصوص القرآن تضيف أفعال العباد إليهم

  مع إطباق الأمة على إضافتها إليهم بما فيهم المجبرة. 

ا أطبقت الأمة على ما ينافي الإيمان، ولما مَ ولو كان الأمر كما تذكر المجبرة لَ 

  جاء ذلك في نصوص القرآن. 



 كتاب العدل        ١٢٠

يدعون، وذلك أن الحديث الذي رواه  فلا دلالة فيما ذكروا على ما ،وبعد

في له  جابر يتحدث عما يصيب الإنسان أو يخطئه، لا عن ما يفعله الإنسان فليس

  الحديث ذكر. 

وجوب الإيمان بأن ما ينزل بالإنسان من المكاره والمضار  :ومعنى الحديث

في دفعها، وأن ما له  والبلاوي صادرة عن قضاء االله سبحانه وتعالى، لا حيلة

أخطأه من المنافع في الدنيا صادر أيضاً عن قضاء من االله تعالى، أما المعاصي 

  بل الإنسان هو الذي يصيبها ويفعلها.  ،والطاعات فلا تصيب الإنسان

يزيد ما ذكرنا وضوحاً أن الطاعات والمعاصي لا تسمى مصائب في حق 

  فعل المعاصي. والندم والحسرة على  ،فاعلها، وأن المشروع الفرح بفعل الطاعات

أو يفوته من المنافع، فإنه لا يشرع  ،بخلاف ما يصيب الإنسان من المضار

وعلى ما فات من المنافع، ولا يحسن  ،الأسى والحزن بسبب ما نزل من البلاء

ا {الفرح بما نال الإنسان من المنافع، وكل ذلك لقوله تعالى: 
َ
 م

َ َ
Ȃ ا

ْ
و

َ
س

ْ
أ
َ
 ت

َ
لا

ْ
ي

َ
لكِ

 
َ

 وَلا
ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ات

َ
 ف

ْ
م

ُ
ȱا

َ
ا آت

َ
وا بمِ

ُ
رحَ

ْ
ف

َ
ȩ{ :٢٣[الحدید[.  

من لم بما قضاه االله تعالى وقدّره، وفي الحديث (( وللإجماع على وجوب الرضا

  )). فليتخذ رباًّ سواي ،ويشكر نعمائي ،يرض بقضائي ويصبر على بلائي

  بالمعاصي والقبائح والفواحش.  لرضاومما لا خلاف فيه أنه لا يجوز ا

  هم ومن القدرية 

))، ولا خلاف القدرية مجوس هذه الأمةأنه قال: (( ÷صح عن النبي 

على صحته قد اختلفوا فيمن هو  تفاقبين الأمة في صحته، غير أنهم بعد الا

  المقصود بذلك الاسم الذميم.

بذلك الوصف هم  ÷إن الذين أرادهم النبي  فقالت العدلية جميعاً: 

ها إنما حصلت بقضاء االله تعالى ها وشرِالذين يقولون: إن جميع أفعال العباد خيرِ

  وقدره وإرادته ومشيئته وخلقه، وهم المجبرة. 



   ١٢١        القدرية ومن هم

إن المراد بذلك هم الذين يقولون: إن أفعال وقالت المجبرة بجميع فرقها: 

هم الذين يفعلونها، ويحدثونها دون إنهم العباد تحصل بإراداتهم ومشيئاتهم، و

  الباري عز وجل، وهؤلاء هم العدلية. 

تراجمت طوائف المسلمين بذلك الوصف، كل طائفة تتبرأ منه وترمي به ف

  خصومها، وكل منهم مصر على ما يقول. 

جاء في الأحاديث منسوب احتجت العدلية على قولها بأن اسم القدرية الذي 

فكانوا  ؛والمجبرة يكثرون من ذكر القدر ويلهجون بهإلى القدر بياء النسب، 

أموري لمن  :كما يقال ،أن من لهج بذكر شيء نسب إليهأحق بهذه النسبة، وذلك 

  ي لمن أكثر من ذكر الطبع. عِ بَ يذكر أن الصفات أمور زائدة على الذات، وطَ 

  فكانوا أحق باسم القدرية ممن ينفيه.  وأيضاً فإن المجبرة يثبتون القدر؛

بل ينفونه، فلا يصح  ،ولا يثبتونه ،والعدلية لا يكثرون من ذكر القدر

  تسميتهم لذلك قدرية. 

وقد احتجت المجبرة على أن العدلية هم القدرية بكونهم ينفون القدر، 

  وبكونهم يثبتون للعبد قدرة، فكانوا لذلك قدرية.

وإلا لصح أن  أن النسبة إنما تكون من الإثبات لا من النفي، والجواب:

 فياً مسلما؛ًالله، وأن نسمي المشرك حنينفي الثاني مع ا لأنهنسمي الموحد ثنوياً؛ 

  و... إلخ.  ،لأنه ينفي الحنيفية والإسلام

والنسبة إلى قدرة العبد التي يثبتها العدلية قُدري بضم القاف، فلفظ القدرية الذي 

  جاءت به الرواية منسوب إلى القَدر بفتح القاف، فالقُدرة والقَدر اسمان مختلفان. 

ولهم، وهي كما ترى أبعد من أن تكون شبهة، هذه هي حجة المجبرة على ق

ومكنوّا لها بسلطانهم، فكانوا  ،غير أن سلاطين بني أمية قد قوموها بسيوفهم

يحكمون بقتل من أظهر مذهب العدل بحجة أنه قدري، وقد روى الحاكم في 



 كتاب العدل        ١٢٢

) وأعاننا  ،كان اسم القدر اسماً لنا فنبزنا به المعتزلةالسفينة عن يونس أنه قال: 

  .)السلطان على ذلك، فسمونا باسم شر من ذلك وهو المجبرة

وقد جاء في ذم القدرية أحاديث كثيرة ذكرها شارح الأساس، منها  ،هذا

، ))صنفان من أمتي لا تنالهما شفاعتي وهم القدرية والمرجئة: ((÷  ولهق

قدرها إن االله  :قوم يعملون المعاصي ويقولون(( :قال ؟قيل له: ومن القدرية

  )). الذي يقولون: الإيمان قول بلا عمل(( :؟ قالالمرجئة نِ ومَ  :، قيل))عليهم

يكون في آخر الزمان قوم يعملون المعاصي ثم يقولون: : ((÷ومنها قوله 

  )). هذا بقضاء االله وقدره، الراد عليهم كالمشرع سيفه في سبيل االله
  حكيم عدل اƔ أن على الدلالة في فصل:

إن االله سبحانه وتعالى  وبعض المجبرة: - وهم فرقة من المجبرة-  ةقالت الحشوي

  . ÷يعذب أطفال المشركين في نار جهنم، وقد يستدلون بروايات عن النبي 

ن، ولا يصلى عليهم، وْ بَ سْ يدفنون في مقابر المشركين، ويُ  :وربما يحتجون بأنهم

لأنه  ؛غير ظالموهو في ذلك  ،وقالوا: إن ذلك من االله تعالى فعل حسن وعدل

على  لأنه غير مأمور ولا منهي، وبناءً تعالى رب مالك، يفعل في ملكه ما يشاء، أو 

ذلك فله أن يعذب أولياءه ويثيب أعداءه، وله أن يخلق في جهنم عبداً يعذبه فيها 

  أبد الآبدين من غير ذنب تقدم. 

وصريح مذهبهم أن االله تعالى يعذب الأشقياء في جهنم ويخلدهم فيها بغير 

ذنب فعلوه، وعلى هذا فتسمية المجبرة للخالق تعالى عدلاً حكيماً تسمية خالية 

  عن المعنى. 

  أن ما ذكرته المجبرة مسبة الله تعالى حيث نسبوا إليه ما لا يليق بجلاله. والجواب:

 {قال سبحانه: هم هذا، وصرائح القرآن ترد علي
ً
ئا

ْ
Ʉ

َ
 ش

َ
اس

Ē
ǽا 

ُ
لمِ

ْ
ظ

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

 
َ
ون

ُ
لمِ

ْ
ظ

َ
Ȭ 

ْ
م

ُ
ه

َ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
 أ

َ
اس

Ē
ǽا 

Ē
Ȳِن

َ
 {، [یونس] }̭وَل

ْ
ةٍ وɉَنِ

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق

ْ
 مِث

ُ
لمِ

ْ
ظ

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

 
ً
ظِيما

َ
 ع

ً
را

ْ
ج

َ
 أ

ُ
ه
ْ
ن ُ َȅ 

ْ
تِ مِن

ْ
ؤ

ُ
ɋَا و

َ
ه

ْ
اعِف

َ
ض

ُ
 ي

ً
ة

َ
ن

َ
س

َ
 ح

ُ
ك

َ
 {، [النساء] }̩ت

َ
 وَلا

ٌ
ة
َ
 واَزِر

ُ
زِر

َ
ت

 
ً
ولا

ُ
س

َ
 ر

َ
ث

َ
ع

ْ
ب
َ
ȫ 

Ē
Š

َ
 ح

َ
ǐِȨ

ĕ
ذ

َ
ع

ُ
ا م

Ē
ن
ُ
ا ك

َ
رَى وَم

ْ
خ

ُ
 أ

َ
ر

ْ
  . [الإسراء] }̐وِز



   ١٢٣        نالحكمة في خلق المكلفي

وقد كانوا يفهمون معنى  ،نزل على العرب بلغتهم العربية ،والقرآن عربي

الظلم والعدل، ولا شك أن ما ذكرته المجبرة مناف لما تفهمه العرب من معنى 

  الظلم والعدل. 

االله تعالى وبين وأوضح غاية الإيضاح معنى ما تمدح بنفيه عن  وقد فصل

 {نفسه فقال سبحانه وتعالى: 
ُ
رَه

َ
 ي

ً
ا

ْ
Ʒ

َ
ةٍ خ

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق

ْ
 مِث

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ̈  

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
وَم

 
ُ
رهَ

َ
 ي

ً
ا ّ

َ
Ǫ ٍة

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق

ْ
ا {وقال سبحانه:  }̉مِث

َ
ن
ْ
Ʉ
َ
ت
َ
لٍ أ

َ
د
ْ
ر

َ
 خ

ْ
ةٍ مِن

Ē
ب

َ
 ح

َ
ال

َ
ق

ْ
 مِث

َ
ن

َ
Ǔ 

ْ
وɉَنِ

 
َ
 بهِ

َ
ǐِɀِاس

َ
ا ح

َ
 بنِ

َ
ƚ

َ
Ƞَ[الأنبیاء] }̰ا و .  

وشهادة الجوارح  ،وأخبر سبحانه عما يكون يوم الحساب من شهادة الشهداء

وثقل الموازين وخفتها.. وإلخ. وفي ذلك من  ،والأعضاء والكتبة و الكتب

  البيان لما تمدح االله تعالى به من العدل ونفي الظلم عن نفسه ما لا يخفى. 

وقال سبحانه وتعالى بعد ذكره للإنذار والحجج على ألسنة رسله صلوات االله 

لِ {عليهم: 
ُ
س

ē
 اɎر

َ
د

ْ
ع

َ
Ȩ 

ٌ
ة

Ē
ج

ُ
ِ ح

Ē
ȥا 

َ َ
Ȃ ِاس

Ē
 Ɏلِن

َ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ي

Ē
لا

َ
ǿِ{  :١٦٥[النساء[ .  

ولو كان الأمر كما تقوله الحشوية وبعض المجبرة لكان للأطفال الذين 

  م. يعذبون في النار أعظم حجة على ربه

   المكلفين خلق في الحكمة

 {قد أوضح االله جل جلاله الحكمة في خلق المكلفين فقال تعالى: 
ُ

ت
ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
وَم

ونِ 
ُ
د

ُ
ب
ْ
 Ǿَِع

Ē
 إلاِ

َ
س

ْ
Ⱥِ

ْ
 واَلأ

Ē
ِن

ْ
Ŀوالعبادة هي طريق الفوز بجزيل [الذاریات] }̹ا ،

لق على هذا تكون الحكمة في خ الدرجات في جنات النعيم، فبناءً  ورفيع ،الثواب

والدرجات الرفيعة، وهذا تفضل  ،المكلفين هي تعريضهم لذلك الخير العظيم

  وإحسان ورحمة.  ،من االله عز وجل



 كتاب العدل        ١٢٤

وأما خلق االله تعالى لسائر المخلوقات التي لا تعقل فتشترك كلها تقريباً في 

  شيئين اثنين هما: 

 {لقوله تعالى:  ؛انتفاع المكلفين بها في شؤون حياتهم -١
ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

َ
ق

َ
ل

َ
ِي خ

Ē
Ȇا 

َ
و

ُ
ه

ضِ... 
ْ
ر

َ ْ
ا Ɨِ الأ

َ
  . ]٢٩[البقرة:  }الآيةم

  وآيات علمه وقدرته.  ،وحكمتهعظمة الخالق جل جلاله  إظهار -٢

منها ما هو ظاهر  ،وهناك أسرار من الحكم والمصالح مبثوثة في المخلوقات

  ومنها ما فيه شيء من الخفاء.  ،الحكمة

أن في خلق كل شيء من المخلوقات حكمة وإن لم والواجب أن يعتقد المكلف 

وجهها، وذلك لما ثبت من أن االله تعالى عليم حكيم، والعليم الحكيم لا له  يظهر

  يفعل ما لا حكمة في فعله. 

بل خلق االله تعالى بعض المكلفين ليدخلهم الجنة، وخلق  وقالت المجبرة:

ثƷِ{البعض الآخر ليدخله النار، واستدلوا بقوله تعالى: 
َ
 ك

َ
م

Ē
ن
َ
ا Ŀَِه

َ
ن
ْ
أ
َ
ر

َ
 ذ

ْ
د

َ
ق
َ
 وَل

ً
ا

س
ْ
Ⱥِ

ْ
 واَلأ

ĕ
ِن

ْ
Ŀا 

َ
  . ]١٧٩[الأعراف: }مِن

 {هو ما قدمنا من قوله تعالى:  والجواب:
Ē

 إلاِ
َ

س
ْ
Ⱥِ

ْ
 واَلأ

Ē
ِن

ْ
Ŀا 

ُ
ت

ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
وَم

ونِ 
ُ
د

ُ
ب
ْ
  ليطيعوني ويعبدوني. :أي [الذاریات] }Ǿَِ̹ع

وعلى ألسنة  ،ثم إن إلزام االله تعالى المكلفين بالعبادة والطاعة في كتبه المنزلة 

  رسله وحملة العلم دليل على بطلان قول المجبرة. 

واللام في الآية التي يستدلون بها على ما ذهبوا إليه تسمى لام العاقبة، وهي كاللام 

 Ǿَِ {التي في قوله تعالى: 
َ
ن

ْ
و

َ
ع

ْ
 فرِ

ُ
 آل

ُ
ه

َ
ط

َ
قَ

ْ
ǻا

َ
 ف

ً
زَنا

َ
 وحَ

ً
ا
ّ
و

ُ
د

َ
 ع

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ
ون

ُ
  . ]٨[القصص: }ك

والأولى أن تكون اللام على أصلها للتعليل، ويكون المراد بالذرء هو الذرء 

والذرء الثاني هو الذرء  ’القاسم والهادي  انالثاني، وبهذا فسر الآية الإمام

ناقض وتسلم آياته من الت ،في القبور، وبهذا التفسير يلتئم شمل آيات القرآن



   ١٢٥        الآلام وما يلحق بها

 {، بخلاف تفسير المجبرة فإنه متناقض مع قوله تعالى: ختلافوالا
ُ

ت
ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
وَم

ونِ 
ُ
د

ُ
ب
ْ
 Ǿَِع

Ē
 إلاِ

َ
س

ْ
Ⱥِ

ْ
 واَلأ

Ē
ِن

ْ
Ŀ[الذاریات] }̹ا.  

ȩيِهِ { ختلاف أن القرآن سالم من التناقض والاولا خلاف بين المسلمين
ْ
أ
َ
 ي

َ
لا

 
ْ
 مِن

َ
هِ وَلا

ْ
ي
َ
د

َ
ِ ي

ْ
ǐ

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

ُ
َاطِل

ْ
Ǻفِها

ْ
ل

َ
ِ { ]٤٢[فصلت:  }خ

Ē
ȥا ِ

ْ
Ʒ

َ
Ȯ ِد

ْ
 عِن

ْ
 مِن

َ
ن

َ
Ǔ 

ْ
و
َ
Ɏَو

وا ȯيِهِ 
ُ
د

َ
ج

َ
و
َ
Ɏاختلاف 

ً
ثƷِا

َ
 ك

ً
  . [النساء] }͓ا

   بها يلحق وما الآلام

والفاعل هو االله سبحانه وتعالى يحدثه االله  ،الألم يحصل في الحيوان بفعل فاعل

  سبحانه وتعالى بسبب أو بغير سبب. 

العبد كالضرب ونحوه، فإنه سبب لحصول الألم، والسبب قد يكون من 

لا من فعل العبد،  ،فالألم الحاصل مع الضرب وبعده هو من فعل االله تعالى

  والعبد إنما فعل السبب. 

وقال أهل الطبيعة: بل الآلام الحاصلة من غير سبب من العبد إنما حصلت 

  بتغير الطبائع والأمزجة، وسموا ذلك الطبع. 

االله سبحانه،  خلقه سببالألم من االله تعالى، وتغير الطبائع والأمزجة  قلنا:

  فالحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ونحو ذلك من صنع االله سبحانه وتعالى. 

والجراثيم التي تتسبب في حصول الأمراض هي أيضاً من خلق االله تعالى، 

االله تعالى المرض في  وحينئذ يتبين أن الأمراض من فعل االله تعالى، وقد يخلق

  سبب.  الحيوان من غير

لأنهم يقولون: إن الآلام ناتجة  ؛وقول المطرفية قريب من قول الطبائعية ،هذا

  عن إحالات الأجسام وتأثير الطبائع، فالجواب عليهم كالجواب على الطبائعية. 



 كتاب العدل        ١٢٦

لى العبد، فإنه قد يصل إ اختيارإن الآلام قد يقف حصولها على  فإن قيل:

السدم (الملاريا) مما يدل على أن الألم من  فيصيبه البلدان المعروفة بالوباء بعض

  فعل طبيعة البلد. 

  ب في حصول المرض. دخول بلد الملاريا سب قلنا:

واعلم أن االله سبحانه وتعالى قد بنى أمور الدنيا على الأسباب، فجعل خلق 

الولد مسبباً عن وضع النطفة في المكان المخصوص، وإنبات الحب بسبب من 

المطر والتراب، وحصول العلم بسبب من الفكر والنظر و... إلخ، والله سبحانه 

  ل الذكاء والفطنة. وتعالى في ذلك من الحكم والمصالح ما قد يعرف بعضها أه

من الناس قد يدخلون والذي يدل على أن المرض من فعل االله تعالى أن جماعة 

ولا تصيب البعض الآخر، وقد يتعرضون بلد الملاريا فتصيب بعضهم الحمى، 

للشمس فيمرض البعض دون البعض، وهذا دليل على أن مرض البعض بفعل 

وإنما هي  ،يست علة في حصول المرضلها ول اختيارفاعل مختار، وطبيعة البلد لا 

سبب، والسبب غير موجب للمرض كما ذكرنا فيمن يدخل بلد الملاريا، أو 

  يتعرض لأشعة الشمس. 

  الأطفال إيلام

  ينزل االله تعالى الألم بالأطفال لمصالح وحكم عظيمة منها: 

نيل العوض الزائد على الألم، فإن االله تعالى سوف يعوض صاحب الألم بما  -١

  يود عند رؤيته أنه قُرّض بالمقاريض لما يرى من عظيم المنافع والأعواض. 

لأجر الصابرين وذلك لما يتسبب عنه إيلام  - إن صبرا- تعريض الوالدين -٢

  الهم والحزن.  مع ما يضاف إلى ذلك من عوض ألم طفلهما من همهما وحزنهما،

  عتبار والألطاف. ما في ذلك من العظة والاو -٣



   ١٢٧        إيلام الحيوان

  الحيوان إيلام

وركوب البعض، وخلى سبحانه بين  ،أباح االله تعالى لعباده ذبح بعض الحيوانات

  و... إلخ.  ،بعضها والبعض الآخر، فترك بعضها يأكل بعضاً، ويعدو بعضها على بعض

لأنه تعالى عدل حكيم،  ؛ة ومصالحإن الله تعالى في ذلك حكماً عظيمفنقول: 

ولا بد أن يعوضها االله تعالى بأعواض تزيد على ما لحقها من الضرر، ومن هنا 

ةٍ {قال تعالى:  ،فإن االله تعالى سيبعثها يوم القيامة لتستوفي أعواضها
Ē
اب

َ
 د

ْ
ا مِن

َ
وَم

 
ٌ
م

َ
ɏ

ُ
 أ

Ē
هِ إلاِ

ْ
ي

َ
اح

َ
ن
َ
ğِ Ʒُِط

َ
ائرٍِ ي

َ
 ط

َ
ضِ وَلا

ْ
ر

َ ْ
 Ɨِ الأ

ْ
ابِ منِ

َ
كِت

ْ
ا Ɨِ ال

َ
ن

ْ
ط

Ē
ر

َ
ا ف

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ال

َ
ث
ْ
م

َ
أ

 
َ
ون ُ َ

Ǯ
ْ ُ
ĵ 

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
Ƥِإ 

Ē
م

ُ
Ȫ ٍء ْ َ

Ž̧{ [الأنعام] .  

  المؤمن إيلام

   - إيلام المؤمن يكون لمصالح منها:

زدجار وزيادة الإيمان، ومن هنا قال اعتباره، فإن المرض ونحوه سبب للا -١

 {االله تعالى: 
ُ
ه
Ē
ȫ
َ
Ɇ 

َ
ن

ْ
رَو

َ
 ي

َ
وَلا

َ
 أ

َ
 وَلا

َ
ون

ُ
Ɋو

ُ
ت
َ
Ȭ 

َ
 لا

Ē
م

ُ
Ȫ ِ

ْ
ǐ

َ
ȩ
Ē
ر

َ
ɏ 

ْ
و

َ
 أ

ً
ة
Ē
ر

َ
ɏ ٍم

َ
Ȁ 

ĕ ُ
Ǘ Ɨِ 

َ
ون

ُ
ن
َ
ت
ْ
ف
ُ
Ȭ 

ْ
م

 
َ
رُون

Ē
ك

Ē
ذ

َ
 ي

ْ
م

ُ
وا{وقال تعالى:  [التوبة] }Ϳه

ُ
Ēع َ

Ƕ
َ
ا ت

َ
ن

ُ
س

ْ
أ
َ
 ب

ْ
م

ُ
اءَه

َ
 ج

ْ
 إذِ

َ
لا

ْ
و
َ
ل
َ
، ]٤٣[الأنعام:  }ف

 وغير ذلك من الآيات. 

ِ {قال االله سبحانه:  سبب الثواب الذي هو الصبر والرضا حصول -٢
ĕ

Ǯ
َ
ȷَو

 
َ
ابرɋِِن

Ē
ِ {، وقال سبحانه: [البقرة] }...ΜاɎص

ْ
Ʒ

َ
 بغِ

ْ
م

ُ
رَه

ْ
ج

َ
 أ

َ
ابرُِون

Ē
 اɎص

Ē
Ș

َ
و
ُ
ا ي

َ
م

Ē
ȫِإ

ابٍ 
َ

 وإيلام الأنبياء ونحوهم من هذا القسم.  ،[الزمر] }̋حِس

وذلك أن المرض يذكّر بالذنوب، مما يجعل المريض  ،حط الذنوب وحتهّا -٣

  يندم على ما فرُط منه ويتوب ويستغفر. 

فإن العاقل إذا رأى المبتلى ذكر نعمة االله عليه حيث عافاه من اعتبار غيره،  -٤

  مثل تلك البلوى و... إلخ. 



 كتاب العدل        ١٢٨

  المعاصي أهل إيلام
   - يحسن من االله تعالى إيلام أهل الكبائر لحكَم منها:

  تعجيل عقوبة على فعلهم الكبائر، وإصرارهم على العصيان.  -١

 عتبار أولاً ولغيرهم ثانياً. لما لهم في ذلك من العظة والا -٢

ابِ {ودليل ذلك قوله تعالى: 
َ
ذ

َ
ع
ْ
 ال

َ
ون

ُ
 د

َ
Ŕ

ْ
د
َ ْ
ابِ الأ

َ
ذ

َ
ع
ْ
 ال

َ
 مِن

ْ
م

ُ
ه
Ē
ن

َ
ذُِيق

َ
ǽَو

 
َ
ون

ُ
جِع

ْ
ر
َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل

َ
ع

َ
ِ ل

َ
Ʊ

ْ
Ɉ

َ ْ
ةٍ {تعالى:  وقوله [السجدة] }̖الأ

َ
صِيب

ُ
ɏ 

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
اب

َ
ص

َ
ا أ

َ
وَم

 ٍƷِث
َ
 ك

ْ
ن

َ
ȭ و

ُ
ف

ْ
ع

َ
ɋَو 

ْ
م

ُ
Ȳدِي

ْ
ي
َ
 أ

ْ
ت

َ
ب

َ
س

َ
ا ك

َ
بمِ

َ
  . [الشورى] }̟ف

بدليل آيات  لى ما يلحقهم من الآلام ونحوها؛ولا عوض لأهل الكبائر ع

  الوعيد والعذاب الدائم الشديد. 

يحسن من االله تعالى أن يؤلم كل أحد من غير عوض واعتبار  وقالت المجبرة:

  وغير ذلك مما ذكرنا، وهذا بناء منهم على مذهبهم أنه لا يقبح من االله قبيح. 

أو دفع  ،المعروف من معنى الظلم أنه الضرر الخالي عن جلب نفع والجواب:

 يدفع به عنه ولا ،فيهله  أو استحقاق، فإذا كان الألم اللاحق للعبد لا نفع ،ضرر

 {وقد قال تعالى:  ،فإنه حينئذ يكون ظلماً ،ولا هو يستحقه ،ضرر
َ

ك
ē
Ɋ
َ
 ر

ُ
لمِ

ْ
ظ

َ
Ȭ 

َ
وَلا

 
ً
دا

َ
ح

َ
  . ]٤٩[الكھف:  }أ

فقد ثبت أن االله تعالى حكيم، والحكيم لا يفعل إلا ما تقتضيه الحكمة  ،وبعد

كان والعدل لا يلحق الضرر بأحد إلا إذا  ،من الأفعال، وثبت أنه تعالى عدل

في الضرر مصلحة هي أكبر من الضرر، أو كان في الضرر له  يستحقه، أو كان

  دفع ضرر عنه أكبر مما لحقه. 

 

  أن يكون الضرر عقوبة كالقصاص.  -١

كتأديب الصبي والعبد والمرأة، وسواء  :أن يكون فيه حصول منفعة -٢

 كانت المنفعة دينية أم دنيوية. 



   ١٢٩        عدوان بعض الخلق على بعض

ع العضو المصاب بالسرطان، وكالكي، كقط :أن يكون فيه دفع ضرر -٣

 ونحو ذلك.  ،والحجامة
لعلمنا أن االله ح الحيوانات، ولا يكون ذلك ظلما؛ً لإباحة االله تعالى كذب -٤

سبحانه وتعالى ما أباح لنا ذلك إلا وقد ضمن لها من المنافع والأعواض ما يزيد 

  اعفة. على ما لحقها من الضرر أضعافاً مض

  بعض على الخلق بعض عدوان
فإن االله تعالى سيجزي الظالم بما  الظالم على مؤمن ولم يتب الظالم إذا اعتدى

يستحق من العذاب في نار جهنم، وسيطلع الباري المؤمن المظلوم على ما لحق 

 ،الظالم من العذاب على ظلمه، ثم يعطيه ثواب الصبر على ألم الجناية ونحوها

عوض التخلية، وعوض التخلية قد يكون منافع ومصالح تصير  بالإضافة إلى

  إلى المجني عليه، وقد يكون العوض حطاً من سيئاته. 

أما إنه سيظهر عليكم أنه قال لأصحابه: ( #وقد روي عن أمير المؤمنين 

البطن، يأكل ما يجد، ويطلب ما  مندحق ،من بعدي رجل رحب البلعوم

لا يوجد، فاقتلوه، ولن تقتلوه، ألا وإنه سيأمركم بسبي والبراءة مني، أما 

ولكم نجاة، وأما البراءة فلا تتبرءوا مني،  ،السب فسبوني فهو لي زكاة

  ). وسبقت إلى الإسلام والهجرة ،فإني ولدت على الفطرة

  وكفارة لها.  ،بتطهرة للذنو :: فهو لي زكاة معناه#فقوله 

وإن اعتدى الظالم على صاحب كبيرة فلا يزاد على أن يخبره االله يوم الجزاء بما 

لحق الظالم من العذاب بسبب ظلمه، وذلك لإظهار عدل االله، وقد يكون عدوان 

الظالم على صاحب الكبيرة تعجيل عقوبة فلا يخبر المظلوم يوم القيامة، وقد قال 

ِ { تعالى في ذلك: Ɏ
َ
ذ

َ
Ƞَوا و

ُ
ن

َ
Ǔ ا

َ
 بمِ

ً
ضا

ْ
ع

َ
Ȩ 

َ
ǐِِمɎا

Ē
 الظ

َ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ 

ĕ
ȟ

َ
و
ُ
 ن

َ
ك

 
َ
ون

ُ
سِب

ْ
Ȳ

َ
 ،التخلية :، وتسليط االله تعالى لبعض الظالمين على بعض معناه[الأنعام]   }΂ي

وعدم المنع، وإذا كان العدوان على صبي أو مجنون أو حيوان فلا بد من مصلحة 

للمجني عليه كما سبق في الألم الحاصل من االله تعالى على غير المكلف، والذي يصير 



 كتاب العدل        ١٣٠

  عما لحقه بسبب التخلية من الألم ونحوه. له  إلى الصبي ونحوه يكون عوضاً 

  ن الضرر من أعواض الجاني الظالم.الصبي على ما لحقه م إن االله تعالى يوفي وقد قيل:

   .لأنه لا أعواض لأهل النار لانحباطها بالكبائر ؛وهذا القول لا يصح

 الى بالقضاء عنه، ويحتمل أن يوفيوإذا تاب الجاني فيحتمل أن يتفضل االله تع

  من أعواض الجاني أو من المنافع والملاذ التي يستحقها. المجني عليه االله تعالى 

وإن كان الجاني غير مكلف كالصبيان والمجانين والحيوانات والهوام فإن 

  وفيه ما سبق من التفصيل.  ،ذلك في الحكم بمنزلة ما كان من االله تعالى

بين وخلى بينها و ،وإنما كان الحكم كذلك لأن االله تعالى سلبها العقول المميزة

  ولم يمنعها.  ،المجني عليه، ومكنها من الجناية بما جعل لها من القدرة والقوة

  وأما جناية المؤمن على غيره خطأ فكجناية التائب على ما مر سواء. 

 ؛إلا أنه لا عقاب عليه بسببها ،وجناية صاحب الكبيرة خطأ كجنايته عامداً  

ا {نحو قوله تعالى: من لعموم أدلة العفو عن الخطأ 
َ
 ȯيِم

ٌ
اح

َ
ن

ُ
 ج

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
س

ْ
Ʉ
َ
وَل

 بهِِ 
ْ
م

ُ
ȩ
ْ
أ

َ
ط

ْ
خ

َ
  . ]٥[الأحزاب: }..أ

  الأعواض دوام

الأعواض التي يعطيها االله تعالى للمجني عليه من المكلفين وغيرهم من 

ولا  ،ا في الآخرةم لهم وتبقى، يتنعمون بهالصبيان والمجانين والحيوان تدو

  تنقطع عنهم. 

إن ما كان من الحيوانات جميل  :- حسن وهو قول-قال بعض العلماء 

نانها كأنواع الطيور والظباء الصورة والمنظر فإن االله تعالى يزين به الجنة وج

إلخ، وما كان منها مبغضاً كالحيات والعقارب والسباع فإن االله تعالى و..

سيجعل بقدرته لذتها ومنفعتها في النار، يزيد االله تعالى بسمومها وأذاها عذاب 

  لنار، ويكون نعيمهم كالزبانية في عذاب أهل النار. أهل ا



   ١٣١        الأجــــل

  إن الأعواض لا تدوم. وقد قال بعض المتكلمين:

إما تضرر المعوض، وإما  :يحصل بانقطاع الأعواض واحد من اثنين قلنا: 

ما قلنا بجواز مثل لانقطاع عوضه، وكلا ذلك لا يجوز على االله تعالى، وإن فناؤه؛

من المصالح لصاحب الألم والضرر من الأعواض  لما في ذلك ذلك في الدنيا

وقد ثبت  ،والمصالح و... إلخ كما سبق، أما في الآخرة فلا مصلحة على الإطلاق

ومن كان كذلك فلا يفعل ما لا مصلحة ولا  ،أن االله تعالى غني وعدل وحكيم

  حكمة فيه. 

تعاد البهائم في الدنيا، فلا يجوز أن تعوض بعض  وقال بعض المتكلمين:

  القيامة. يوم

ا {قد دل الدليل القاطع على إعادة جميع الدواب، وذلك قوله تعالى: قلنا: 
َ
وَم

 Ɨِ ا
َ
ن

ْ
ط

Ē
ر

َ
ا ف

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ال

َ
ث
ْ
م

َ
 أ

ٌ
م

َ
ɏ

ُ
 أ

Ē
هِ إلاِ

ْ
ي

َ
اح

َ
ن
َ
ğِ Ʒُِط

َ
ائرٍِ ي

َ
 ط

َ
ضِ وَلا

ْ
ر

َ ْ
ةٍ Ɨِ الأ

Ē
اب

َ
 د

ْ
مِن

و ُ َ
Ǯ

ْ ُ
ĵ 

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
Ƥِإ 

Ē
م

ُ
Ȫ ٍء ْ َ

Ž 
ْ
ابِ مِن

َ
كِت

ْ
 ال

َ
  .[الأنعام] }̧ن

بين سائر كذلك أنه لا تناصف يوم القيامة بين الأطفال والمجانين، و واعلم

الحيوانات والطيور، غير أن االله تعالى سيعطي المتضرر عوض ما لحقه من 

  وذلك لسلبها العقول.  ؛الضرر

  بل يناصف االله بينهم.  وقال أكثر المعتزلة:

صحت بذلك السنة، ورفع  ،رفع االله تعالى القلم عن الصبيان والمجانين قلنا:

  فالجنايات في هذا الباب كأنها من االله لما سبق.  ،القلم عن الحيوانات أولى

   الأجــــل

  هو وقت خروج الروح من جسد الحيوان. الأجل:

، وهذا هو تفاقفإن كان ذهاب الروح من الجسد بالموت فالأجل واحد بالا 

   :إن خرجت الروح من الجسد بالقتل فللنفس أجلانلأجل المسمى، وا



 كتاب العدل        ١٣٢

هو الأجل المسمى الذي  والأجل الثانيالقتل الذي خرجت به الروح،  أولهما

لو سلم المقتول من القتل لعاش قطعاً حتى يصل إليه ويبلغه ثم يموت فيه، 

  وهذا مذهب قدماء أهل البيت %. 

بل تجوز  ،ع بأنه يعيش لو سلم من القتللا نقطوقالت البهشمية وأتباعهم: 

  ولا نقطع بأيهما.  ،ويجوز موته ،حياته

على أن جميع الأفعال من  وهذا بناء منهم ،بل يقطع بموته وقالت المجبرة:

  االله تعالى. 

  الدليل من القرآن والسنة على أن القتل خرم للأجل

 Ɨِ {والدليل على ما ذهبنا إليه قوله تعالى: 
ْ
م

ُ
Ȳ

َ
وȟِ وَل

ُ
ا أ

َ
 ي

ٌ
اة

َ
ي

َ
اصِ ح

َ
قِص

ْ
ال

َابِ 
ْ

Ǻ
َ ْ
  . ]١٧٩[البقرة:  }الأ

نفسه له  وذلك أن من وسوست ،وهذه الآية نص في أن القتل خرم أجل

بقتل أحد فإنه إذا علم بالقصاص ارتدع، وحينئذ فتطول بالسلامة من القتل 

  والمقتول.   حياة القاتل

( #قال الهادي  في القصاص فهي ما الحياة التي في تفسير هذه الآية: 

فيرتدعون عن ذلك  ،يداخل الظالمين من الخوف من القصاص في قتل المظلومين

فتطول حياتهم إذا ارتدعوا عن فسادهم،  ،لون مقتولونتُ قْ إذا علموا أنهم بمن يَ 

  ) انتهى. لون، وبإبادته بحكم االله يبادونتَ قْ وينكلون عن قتل من به يُ 

 {ويدل على ذلك أيضاً قوله تعالى في قصة نوح وقومه: 
ُ
وه

ُ
ق

Ē
ȩوَا 

َ Ē
ȥوا ا

ُ
د

ُ
ب

ْ
ȭنِ ا

َ
أ

ونِ 
ُ
طِيع

َ
  ̄وأَ

َ
ل

َ
ج

َ
 أ

Ē
ً إنِ ّ

ƪ
َ

س
ُ
ɏ ٍل

َ
ج

َ
 أ

َ
Ƥِإ 

ْ
م

ُ
ȱ

ْ
ر

ĕ
خ

َ
ؤ

ُ
ɋَو 

ْ
م

ُ
ȲِɊو

ُ
ن
ُ
 ذ

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
فِر

ْ
غ

َ
Ȭ

رُ 
Ē
خ

َ
ؤ

ُ
 ي

َ
اءَ لا

َ
ا ج

َ
ِ إذِ

Ē
ȥ٤ - ٣[نوح:  }..ا[ .  

فإن االله تعالى سيؤخرهم إلى أن يصلوا  #وحاً المعنى أنهم إن أطاعوا ن

ويبلغوا الأجل المسمى وهو أجل الموت الذي لا يؤخر، وإن عصوه ولم يطيعوه 



   ١٣٣        الأجــــل

فإن االله تعالى سيخترم آجالهم بالعذاب قبل أن يبلغوا الأجل المسمى، وهذا 

الأجل يؤخر، بخلاف الأجل المسمى فإنه لا يؤخر، وذلك أنهم لو آمنوا لما 

  أماتهم االله بالغرق الذي استأصلهم. 

ويدل على ما قلنا أيضاً ما حكاه االله تعالى في سورة الكهف من قصة قتل 

 وَ {الخضر للغلام، 
ً
انا

َ
ي
ْ
غ

ُ
ا ط

َ
م

ُ
ه

َ
هِق

ْ
ر
ُ
 ي

ْ
ن

َ
ا أ

َ
شɄِن

َ
خ

َ
ِ ف

ْ
ǐ

َ
مِن

ْ
ؤ

ُ
ɏ 

ُ
اه

َ
و
َ
ب
َ
 أ

َ
ن

َ
ǔ

َ
 ف

ُ
م

َ
لا

ُ
غ
ْ
ا ال

Ē
م

َ
أ

 
ً
را

ْ
ف

ُ
Ƞَ͑و  

ً
ا

ْ
ŉ

ُ
 ر

َ
رَب

ْ
ق
َ
 وأَ

ً
ة

َ
ȡ

َ
 ز

ُ
ه

ْ
 مِن

ً
ا

ْ
Ʒ

َ
ا خ

َ
م

ُ
ه
ē
Ɋ
َ
ا ر

َ
م

ُ
ه
َ
Ɏِد

ْ
ب
ُ
Ȭ 

ْ
ن

َ
ا أ

َ
ن
ْ
د

َ
ر

َ
أ
َ
، فأفاد [الكھف] }͒ف

  بوية طغياناً وكفراً. ذلك أن الغلام لو سلم من القتل لعاش قطعاً حتى يرهق أ

وفي السنة الكثير نحو: ما روي من أن صلة الرحم تزيد في العمر، وعن 

اَ مَثْرَاةٌ فيِ الْمَالِ وَ مَنسَْأَةٌ فيِ الأْجََلِ (: uعلي حِمِ فَإنهَِّ   ).وَصِلَةُ الرَّ

شبللمجبرة والجواب عليها ه  

لو كان للمقتول أجل غير الذي قتل فيه لكشف ذلك عن  وقالت المجبرة:

  الجهل من االله حيث أثبت للمقتول أجلاً آخر غير ما قتل فيه لم يبلغه ولم يصل إليه. 

االله سبحانه وتعالى عالم بأن المرء سيبلغ الأجل المسمى ويصل إليه إذا  قلنا:

 ،أن يبلغ الأجل المسمى سلم من القتل والخرم، وهو تعالى عالم بأن المرء سيقتل قبل

فلا يلزم ما ذكرته المجبرة إلا لو كان االله سبحانه وتعالى قد علم  ،وأنه لولم يقتل لبلغه

وحينئذ  ،أن المرء سيبلغ الأجل المسمى ولا يعلم أنه سيخترم أجله بالقتل ثم يقتل

  فيكشف القتل عن جهل االله سبحانه وتعالى، ونحن لا نقول ذلك. 

 {قال االله تعالى:  قالت المجبرة:
ُ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
تبِ

ُ
 ك

َ
يِن

Ē
Ȇا 

َ
ز َ َƱ

َ
 ل

ْ
م

ُ
Ȳِوت

ُ
ي
ُ
Ȩ Ɨِ 

ْ
م
ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
و
َ
Ɏ 

ْ
ل

ُ
ق

 
ْ
اجِعهِِم

َ
ض

َ
ɏ 

َ
Ƥِإ 

ُ
ل

ْ
ت
َ
ق
ْ
  ، فدل ذلك على أن المقتول لو لم يقتل لمات. ]١٥٤[آل عمران: }ال

الآية إخبار من االله تعالى بما علم سبحانه من صدق نيات المؤمنين في  قلنا:

لا يثنيهم  ،وأنهم سيخرجون إلى القتل والقتال ،÷الجهاد وطاعة الرسول 

  ولا يلويهم عن ذلك إرجاف ولا تثبيط، هذا هو معنى الآية.  ،خوف

ولا دليل فيها على نفي الأجل المسمى الذي لو سلموا من القتل لعاشوا حتى 

  يبلغوه، وإنما فيها الإخبار بأنهم سيقتلون في جهادهم. 



 كتاب العدل        ١٣٤

  كلام المطرفية في الأجل

إن من مات قبل أن يبلغ مائة وعشرين سنة فقد مات بغير وقالت المطرفية: 

الذي من االله ليس إلا أجل من إرادة االله، وبسبب ليس من االله تعالى، والأجل 

  بلغ مائة وعشرين عاماً لا غير، وقالوا: إن ذلك هو العمر الطبيعي.

إن االله ساوى بين الناس في ستة أشياء: في الخلق، والرزق، والموت،  وقالوا: 

  والحياة، والتعبد، والمجازاة. 

 {أما الموت والحياة فقد قال تعالى:  والجواب:
َ
ا ب

َ
ن
ْ
ر

Ē
د

َ
 ق

ُ
ن

ْ َ
Ĵ 

َ
ت

ْ
و

َ
م
ْ
Ɏا 

ُ
م

ُ
Ȳ

َ
ن
ْ
Ʉ{:٦٠[الواقعة[ .  

فهذه الآية نص في أن الموت على الإطلاق من فعل االله وتقديره، وهناك أدلة 

  كثيرة من الكتاب والسنة. 

فيه محسوس، فالأنثى تخالف الذكر، والأسود يخالف  ختلافوأما الخلق فالا

وطبائعهم  ،وألوانهم مختلفة، وهيئاتهم مختلفة ،الأبيض، وصور الناس مختلفة

  و... إلخ.  ،ومنهم الغبي ،مختلفة، فمنهم الذكي

قِ {وأما الرزق فقال تعالى: 
ْ
ز

ĕ
ضٍ Ɨِ اɎر

ْ
ع

َ
Ȩ 

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ 

َ
ل

Ē
ض

َ
 ف

ُ Ē
ȥَ٧١[النحل: }وا[ ،

  إلى غير ذلك من الآيات. 

اليف أمته، وكذلك تكاليف مخالف لتك ÷وأما التعبد فتكليف النبي 

م الفيء والصدقات الرعايا، فإقامة الحدود والجهاد وقسالف تكاليف الأئمة تخ

  لا من تكاليف الرعايا.  ،من تكاليف الأئمة وما أشبه ذلك هي

جهاد ولا جمعة، ولا أذان  فليس عليها ،وتكاليف المرأة تخالف تكاليف الذكر

ولا إقامة، وعورتها خلاف عورة الرجل، وإحرامها يخالف إحرام الرجل، إلى 

  الأحكام الشرعية.  غير ذلك من

وأما المجازاة فقد جاءت نصوص القرآن الكريم بأن الجزاء يكون على حسب 

ا{قال االله عز وجل:  ،العمل
َ
ه
ُ
ل
ْ
 مثِ

ٌ
ة

َ
ئ
ĕ
Ʉ
َ
ةٍ س

َ
ئ
ĕ
Ʉ
َ
زاَءُ س

َ
وقال سبحانه:  ]٤٠[الشورى:  }وجَ

} 
ُ
رهَ

َ
 ي
ً
ا

ْ
Ʒ

َ
ةٍ خ

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق
ْ
 مثِ

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ ̈ 

ُ
رهَ

َ
 ي
ً
ا ّ

َ
Ǫ ٍة

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق
ْ
 مِث

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
  . [الزلزلة] }̉وَم

يِ {وقال سبحانه عن أهل الإفك: 
Ē

Ȇَمِ وا
ْ
ثِ

ْ
 الأ

َ
 مِن

َ
ب

َ
س

َ
Ɂ
ْ
ا اك

َ
 م

ْ
م

ُ
ه
ْ
رئٍِ مِن

ْ
ɏا 

ĕ ُ
ǘِل



   ١٣٥        الـــروح

 
ٌ
ظِيم

َ
 ع

ٌ
اب

َ
ذ

َ
 ع

ُ َ
Ȅ 

ْ
م

ُ
ه
ْ
 مِن

ُ
هَ

ْ
Ʊِك 

Ē
Ȟ

َ
و
َ
فلم يسوِّ سبحانه بين أهل الإفك في  [النور] }̌ت

  بل خص بعضهم بنوع من العذاب عظيم، والآيات في هذا الباب كثيرة.  ،الجزاء

وح    الـــرُّ
من أسرار االله سبحانه  الروح هو ما لا يكون الحيوان حياًّ إلا به، وهو سرٌّ

 {ستأثر بعلمه، قال تعالى: وتعالى ا
ĕ

Ȓ
َ
رِ ر

ْ
ɏ

َ
 أ

ْ
 مِن

ُ
وح

ē
لِ اɎر

ُ
وحِ ق

ē
نِ اɎر

َ
 ع

َ
ك

َ
Ɏون

َ
أ

ْ
س

َ
Ȼَو

 
ُ
وتɄِت

ُ
ا أ

َ
 وَم

ً
ليِلا

َ
 ق

Ē
مِ إلاِ

ْ
عِل

ْ
 ال

َ
 مِن

ْ
  .[الإسراء] }͖م

الحسين الإمام الناصر والإمام الهادي والإمام قال الإمام القاسم بن إبراهيم و 

% وغيرهم: إن الإمام المؤيد باالله والإمام بن القاسم العياني و أحمد بن سليمان 

إلى معرفة حقيقته الروح جسم لا يعلم حقيقته إلا االله تعالى، وحينئذ فلا سبيل 

وسائر  ،والبصر ،والسمع ،وماهيته، فلا ينبغي الخوض في ذلك، ومثل ذلك العقل

تها وحقائقها مما استأثر االله تعالى بعلمه، وغاية ما يمكّن الإنسان افإن ماهي ،الحواس

من المعرفة لذلك هو أن يعرف أن العقل عرض محله القلب على قولنا، أو الدماغ 

  ه يميز المرء بين الحسن والقبيح و... إلخ. على قول آخر، ب

 ،به تدرك المرئيات، والسمع عرض محله الصماخ ،والبصر عرض محله الحدق

به تدرك الأصوات، وعلى هذه الطريقة يقال في سائر الحواس، أما معرفة ما وراء 

  ذلك فمما لا سبيل إليه، ولا قدرة للبشر على الوصول بعقولهم إلى معرفته. 

لطب والتشريح وإن بلغ الغاية في التطور فمقصور على معرفة أعضاء وعلم ا

  الجسم وأجهزته وآلاته التي هي مكان للروح والعقل والسمع والبصر و... إلخ. 
   العـــالم فنــاء

  وإنما الخلاف في كيفية الفناء. ،لا خلاف في فناء العالم بين أهل الإسلام

وحصول معرفة ذلك إنما هي من جهة السمع، وربما توصلت بعض العقول  

إلى معرفة ذلك، كما روي أن عبد المطلب كان يقول: لن يخرج من الدنيا ظالم 

فأطرق ساعة فقال: لا بد  ،حتى ينتقم االله منه، فقيل له: إن فلاناً مات حتف أنفه

  والمسيء بإساءته.  ،يجزى فيها المحسن بإحسانه :من دار غير هذه الدار



 كتاب العدل        ١٣٦

فلما تصرمت أعمال المطيعين ولم وقال الإمام الهادي في البالغ المدرك: (

وجب على قود التوحيد  ،قضت آجال العاصين ولم يعاقبواوت ،يثابوا

ويعاقب فيها  ،واطراد الحكمة أن داراً بعد هذه الدار يثاب فيها المطيعون

إلى آخر  )واستحقت بالإيمان... ،المسيئون، وهذه أمور أوجبتها الفطرة

  . #كلامه 

وكيفية الفناء هو أن يعدمه االله تعالى العدم المحض كأن لم يكن، وهذا قول 

  وغيرهم.  ،وأبي هاشم ،وأبي علي ،جمهور أئمتنا %

  إن فناء العالم هو تمزقه وتغيره وتبدده لا غير. وقالت المجبرة:

  لم. إنه يستحيل فناء العا وقال بعض المتكلمين:

فكما ابتدعه االله تعالى واخترعه كذلك يعيده نفياً  ،ليس ذلك بمحال قلنا:

محضاً كأن لم يكن، وكذهاب شعلة المصباح، وذهاب النور، وذهاب الظلام، 

وذهاب السحاب، وذهاب الرياح، وقد توصلت قُدَر البشر في هذا الزمان إلى 

قدرة على تفجير له  صناعة السلاح الذري والنووي، وهذا السلاح الفتاك

الذرات التي يتركب منها كل جسم، وبتفجير الذرات التي يتركب منها الجسم 

وجود، وبهذا يتبين بطلان قول من يقول له  يعدم الجسم، وينتهي تماماً، ولا يبقى

  باستحالة الفناء المحض. 

خِرُ {ويدل أيضاً على ما قلنا قوله تعالى: 
ْ

 واَلآ
ُ
ل

Ē
و

َ ْ
 الأ

َ
و

ُ
. والمعنى ]٣حدید: [ال }...ه

أن االله تعالى هو المتفرد بالأولية، فقد كان االله تعالى ولا شيء معه على الإطلاق، 

فكذلك يكون معنى الآخر، ولو كان الفناء بمعنى التبديد والتفريق لما صدق أنه 

  تعالى الآخر، لأن الأجسام المتبددة تكون قد شاركته في هذه الصفة. 

هُوَ الْمُفْنيِ لهاََ بعَْدَ وُجُودِهَا حَتَّى (نهج البلاغة:  في #قال أمير المؤمنين 

نيْاَ بعَْدَ ابتْدَِاعِهَا بأَِعْجَبَ مِنْ إنِْشَائِهَا  ،يَصِيرَ مَوْجُودُهَا كَمَفْقُودِهَا وَلَيسَْ فَناَءُ الدُّ

نيْاَ وَحْدَهُ لاَ شيَْ  هَ سُبحَْانهَُ يَعُودُ بعَْدَ فَناَءِ الدُّ كَمَا كَانَ  ،ءَ مَعَهُ  وَاخْترَِاعِهَا... وَإِنَّ اللَّ



   ١٣٧        فنــاء العـــالم

 ،وَلاَ حِينٍ وَلاَ زَمَانٍ  ،وَلاَ مَكَانٍ  ،بلاَِ وَقْتٍ  ،قَبْلَ ابتِْدَائِهَا كَذَلكَِ يَكُونُ بعَْدَ فَناَئِهَا

اعَاتُ... ،عُدِمَتْ عِندَْ ذَلكَِ الآجَْالُ وَالأَْوْقَاتُ  نوُنَ وَالسَّ إلى  وَزَالَتِ السِّ

ارُ  وَلآ شيَْ  :# قوله هُ الْواحِدُ الْقَهَّ   ).  ءَ إِلاَّ اللَّ

وظاهر كلام القاسم والهادي والمرتضى % أن فناء العالم هو  :قال في الشرح

وإن كان  ،تبديده وتمزيقه وتركيبه على غير هيئاته التي كان عليها، لا أنه يعدم

   .لأن االله على كل شيء قدير ؛ذلك جائزاً من جهة العقل

 {ويؤيد ذلك نحو قوله تعالى:  :قلت
ً
ا
ّ
ج

َ
 ر

ُ
ض

ْ
ر

َ ْ
تِ الأ

Ē
ج

ُ
ا ر

َ
تِ  ̅إذِ

Ē
س

ُ
ȷَو  

ُ
ال

َ
ب ِ

ْ
Ŀا

 
ً
ا

ّ
س

َ
ȷ̆  

ْ
ت

َ
ن

َ
ǔ

َ
اءً  ف

َ
ب
َ
  ه

ً
ا
ّ
ث
َ
ɀ
ْ
ن
ُ
وإذا صارت الأرض والجبال هباءً منبثاً  [الواقعة] }̇م

رَى {فإنها بعد تساقط الهباء تستوي كما قال سبحانه في وصفها في ذلك اليوم:
َ
وَت

 
ً
ة
َ
ارِز

َ
 ب

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
 { ]٤٧[الكھف: }الأ

ً
تا

ْ
م

َ
 أ

َ
 وَلا

ً
جا

َ
ا عِو

َ
رَى ȯيِه

َ
 ت

َ
وكل ذلك  [طـھ] }ͬلا

دليل على أن الأرض هذه هي أرض المحشر، إلا أنها تتغير، وتتحول إلى أرض 

  واالله أعلم.  ،مستوية

  الحكمة في فناء العالم 

ووجه حسن فناء العالم هو المخالفة والتفريق بين دار التكليف ودار الجزاء، 

ر الدنيا لما وذلك أن االله سبحانه وتعالى لو أثاب المحسنين وعاقب المسيئين في دا

علم كل منهم أن ما وصل إليه من الثواب أو العقاب جزاء على ما عمل، 

فالعاصي ربما يقول: إنما وصل إليه من العقاب نكبة من نكبات الدهر التي 

ومن  ،تصيب أمثاله، والمطيع ربما قال: إن ذلك من سائر تفضلات االله على عباده

دة يعلم المطيع والعاصي علماً لا شك فيه جملة إنعامه وإحسانه، وبالفناء ثم الإعا

  هما جزاء على ما سلف من الأعمال. أن ما وصل إلي

وقد ذكر االله سبحانه وتعالى حكمة البعث في قوله تعالى حكاية عن  ،هذا

 {الذين كفروا: 
ً
دا

ْ
 وَع

َ
Ʀ

َ
 ب

ُ
وت

ُ
م

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 م

ُ Ē
ȥا 

ُ
ث

َ
ع

ْ
ب
َ
Ȭ 

َ
 لا

ْ
انهِِم

َ
م

ْ
Ȭ
َ
 أ

َ
د

ْ
ه

َ
ِ ج

Ē
ȥِوا با

ُ
م

َ
س

ْ
ق
َ
 وأَ

 
َ
ون

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
اسِ لا

Ē
ǽا َ َƵ

ْ
Ɉ

َ
 أ

Ē
Ȳِن

َ
 وَل

ً
ا
ّ
ق

َ
هِ ح

ْ
ي
َ
ل

َ
 ȯيِهِ  ̧ع

َ
ون

ُ
لفِ

َ
ت
ْ َ
Ľ ِي

Ē
Ȇا 

ُ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ ĕ
ǐ

َ
ɀُǾِ



 كتاب العدل        ١٣٨

 
َ
ǐِȨِذ

َ
Ǔ وا

ُ
ن

َ
Ǔ 

ْ
م

ُ
ه

Ē
ȫ
َ
Ɇ رُوا

َ
ف

َ
ȱ 

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
م

َ
ل

ْ
  .[النحل] }̨وǾََِع

فلو أنه عز وعلا  ،هو أن االله تعالى جعل الدنيا دار التكليف :وهناك وجه آخر

نزل العقوبة بالعصاة في هذه الدار فإن العصاة حينئذ سيتوبون عند معاينة أ

العذاب، وفي هذه الحال لا تقبل التوبة والمعذرة؛ غير أنهم سيحتجون على االله 

ولمَِ لا تقبل توبتنا كما  مَ تعذبنا؟فلِ  ،وأطعنا كالمطيعين ،تبنا كالتائبين :ويقولون

  ؟قبلتها ممن هو مثلنا

ثم الإعادة لا يتم لهم حجة على االله تعالى لما شاهدوه من الفصل ومع الفناء 

  بين دار العمل ودار الجزاء. 

   الـرزق ذكـر في

والقوة،  ،كالعقل :الرزق هو كل ما ينتفع به من الأموال وغير الأموال

ونحو  ،ومنكوح ومشموم ،والجوارح، وما يستلذ ويشتهى من مأكول ومشروب

  ذلك، دون الحرام فلا يسمى رزقاً. 

  إن الحرام من جملة الرزق.  وقالت المجبرة:

نتفاع به، فكيف يجعله انه وتعالى عن تناول الحرام، والاقد نهى االله سبح قلنا:

  ؟رزقاً   مع هذا

خِيلِ {وقد فرق االله تعالى بين الحرام والحلال في قوله تعالى: 
Ē
ǽرَاتِ ا

َ
م

َ
Ȫ 

ْ
وَمِن

 
َ ْ
 واَلأ

ً
نا

َ
س

َ
 ح

ً
قا

ْ
 وَرزِ

ً
را

َ
ك

َ
 س

ُ
ه

ْ
 مِن

َ
ون

ُ
خِذ

Ē
ت
َ
ȩ ِاب

َ
ن

ْ
ȭ{  :فسمى ما ينتفع به من  ]٦٧[النحل

  ولم يسم الخمر رزقاً.  ،ثمرات النخيل والأعناب رزقاً 

إنه يحل كل ما علم تحريمه في دين : والصوفية ،وقالت فرقة من الباطنية

تستثني القتل،  الإسلام من الأموال والفروج وغير ذلك، إلا أن الصوفية

ويفسرون الآيات التي جاء فيها التحريم والنهي بما يحبون ويهوون، ويقولون: 

((له  إن لا نكاح إلا بولي وشاهدي باطناً خلاف ظاهره، كقولهم في الحديث: 

  ))، لا نكاح إلا بذكر وخصيتين. عدل



   ١٣٩        في ذكـر الـرزق

  أسباب التملك 

أو حيز  ،ضاءوالأرض البي ،كالماء والحطب والحشيش :كل ما حيز من مباح

 ،فهو ملك من حازه ،تهاب والإجارة ونحو ذلككالشراء والا :بكسب مشروع

  ولا يجوز لغيره تناوله، وعلى هذا جميع المسلمين وغيرهم. 

لأن االله  ، فما حازه وقبضه فهو مغتصب له؛لا ملك لعاص وقالت المطرفية:

  في تناول شيء من رزقه. له  لم يأذن

ما جاء في آيات كثيرة تنص على خلاف قول المطرفية نحو قوله  والجواب:

 {تعالى: 
ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
Ȱ
َ
ز

َ
ا ر

Ē
 ɏِم

ً
صِيبا

َ
 ن

َ
ون

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
ا لا

َ
 Ɏمِ

َ
ون

ُ
ل
َ
ع
ْ َ
ĥَوقوله تعالى:  ]٥٦[النحل:  }و

} 
ُ Ē
ȥا 

ُ
م

ُ
ه

َ
Ȱ
َ
ز

َ
ا ر

َ
وا م

ُ
ɏ

Ē
ر

َ
 {وقوله تعالى:  ]١٤٠[الأنعام:  }وحَ

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ق
ُ
ز

ْ
ر
َ
 ن

ُ
ن

ْ َ
Ĵ

 
ْ
م

ُ
اه

Ē
لأن ذلك عقوبة لهم  واز تغنم أموالهم لا ينافي الملك؛، وج]١٥١[الأنعام:  }وɉَيِ

  في الدنيا كالسبي والقتل. 

  الرازق 

ا {لأنه تعالى هو الذي خلق الرزق وأوجده  ؛والرازق هو االله تعالى
َ
 م

ْ
م

ُ
ت
ْ
Ȭ
َ
رأَ

َ
ف
َ
أ

 
َ
ون

ُ
رُث

ْ َ
ı̀  

َ
ون

ُ
ارعِ

Ē
 اɎز

ُ
ن

ْ َ
Ĵ 

ْ
م

َ
 أ

ُ
ه
َ
ون

ُ
ع

َ
ر

ْ
ز
َ
 ت

ْ
م

ُ
ت
ْ
ȫ
َ
أ
َ
، والإنسان يعمل السبب [الواقعة] }́أ

  من الحرث والسقي والبيع والشراء ونحو ذلك. 

وقد يطلق لفظ الرازق مجازاً على الواهب والمتصدق والناذر ونحو ذلك 

 {كقوله تعالى: 
ُ
ه

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
وه

ُ
ق
ُ
ز

ْ
ار

َ
  .]٨[النساء:  }ف

  رزق تطلبه ورزق يطلبك. والرزق رزقان: 

  زراعة والتجارة والإجارة ونحو ذلك. هو الذي يأتي عن طريق ال فالأول:

  هو الذي يأتي بلا طلب ولا سعي.  والثاني:

والتكسب قد يكون واجباً لنفقة طفل أو زوجة أو أبوين، وقد يكون 

  مندوباً، ومباحاً، ومكروهاً، ومحظوراً. 



 كتاب العدل        ١٤٠

لأن الزارع متوكل على االله في إلقاء البذر  ؛ولا منافاة بين التكسب والتوكل

من الآفات، والضارب في الأرض يتوكل على االله وسقيه، وسلامته،  ،وإنباته

  ويخوض البحار. ،فيقطع القفار

 {وضمان االله تعالى رزق عباده كما في قوله تعالى: 
Ē

ضِ إلاِ
ْ
ر

َ ْ
ةٍ Ɨِ الأ

Ē
اب

َ
 د

ْ
ا مِن

َ
وَم

ا
َ
ه

ُ
Ȱ
ْ
ِ رزِ

Ē
ȥا 

َ َ
Ȃ{ :لأن االله تعالى  ؛لا ينافي جواز التكسب أو ندبه أو إباحته ،]٦[ھود

اً جعل أحوال الدنيا مترتبة على الأسباب ومربوطة بها، وموت من يموت جوع

لأن ذلك سبب من أسباب الموت جعله االله تعالى  أو عطشاً لا ينافي ضمان الرزق؛

  لمصلحة المكلف أو عقوبته. 

  الرخص والغلاء

من  وقد يحصلان بسبب ،الرخص والغلاء قد يحصلان بسبب من االله تعالى

حصل  ،والبركة في الثمار ،الخلق، فإذا أنعم االله على الخلق بكثرة الأمطار

  حصل الغلاء.  ،وزيادة الجدب ،الرخص، وإذا ابتلاهم تعالى بقلة الأمطار

وحصول الرخص بسبب من الخلق قد يكون فيما إذا جلب التجار السلع من 

وهناك  ،فإنه بذلك تكثر السلع في السوق ،موضع خصيب إلى موضع أخصب منه

يحصل الرخص، والغلاء يحصل في ما إذا تغلب الظلمة وكبار التجار في أيام الغلاء 

  على الحبوب ونحوها، فهناك يقل وجودها في السوق، وبذلك يحصل الغلاء. 

بل كل الغلاء من االله، سواء أكان بسبب من االله أم : وقالت الحشوية والمجبرة

  من غيره. بسبب 

ورد النهي الصحيح عن احتكار الطعام وعن بيع حاضر  قلنا في الجواب:

  لباد، وما ذلك إلا لما يترتب على ذلك من حصول الغلاء. 
   التكلـــيف في

هو تحميل المكلف الأحكام الشرعية، وذلك الأحكام  المراد بالتكليف هنا:

والإباحة، سواء  ،ةوالكراه ،والحظر ،والندب ،الوجوب :الخمسة، التي هي



   ١٤١        تكليف ما لا يطاق

أكانت عقلية أم شرعية، فالمكلف محمّل فعل الواجب كالصلاة وسائر 

والظلم ونحوهما،  لعقلية، ومحمّل ترك الحرام كالزناالواجبات الشرعية وا

ومحمّل فعل المندوب وترك المكروه على جهة الأولى لا الحتم، ومحمّل معرفة 

  حكم المباح. 

سبباً في الفوز بالنعيم الدائم والدرجات  والوجه في حسن التكليف كونه

العالية في جنات النعيم، وهذا بالإضافة إلى ما تقدم في أول كتاب العدل من 

المصالح والحكم الراجعة إلى المكلف في الحياة الدنيا، ومن كونها شكراً الله تعالى، 

 :وهناك عقبات تصاحب هذا التكليف تزيد من شدته وصعوبته، وذلك نحو

إنزال  :ل إبليس إلى يوم الدين، والتخلية بينه وبين إغواء العباد، ونحوإمها

ودمجه مع المحكم، وإبقاء المنسوخ من القرآن يتلى مع  ،المتشابه من القرآن

لقرآن، وكزيادة داعي الشهوة، الناسخ، وكتفريق آيات الأحكام الخمسة في ا

ك من أجل العرض على وكالجهاد، كل ذل ،بتلاء بالمصائب والآلام والفقروالا

الفوز بالنعيم الدائم والدرجات العالية في جنات النعيم، وذلك أن الأجر على 

فكلما زادت مشقة التكليف زاد الأجر والثواب، ومن هنا يعرف  ،قدر المشقة

  حسن زيادة التكليف. 

ختبار الذي به يتميز إلى ما في زيادته من التمحيص والاوهذا بالإضافة 

  ن من كاذبه. صادق الإيما

   يطاق لا ما تكليف

ا{: قال االله تعالى
َ
ه

َ
ع

ْ
 وسُ

Ē
 إلاِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

ُ Ē
ȥا 

ُ
ف

ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ي

َ
وقال  ]٢٨٦[البقرة:  }لا

ا{سبحانه:
َ
اه

َ
ا آت

َ
 م

Ē
 إلاِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

ُ Ē
ȥا 

ُ
ف

ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ي

َ
وا {وقال تعالى:  ]٧[الطلاق:  }لا

ُ
ق

Ē
ȩا

َ
ف

م
ُ
ت
ْ
ع

َ
ط

َ
ت

ْ
ا اس

َ
 م

َ Ē
ȥنِ {حانه: وقال سب ]١٦[التغابن:  }ا

َ
تِ م

ْ
َي ْǺا 

ē
اسِ حِج

Ē
ǽا 

َ َ
Ȃ ِ

Ē
ȥَِو

 
ً
ɀيِلا

َ
ْهِ س َǾِإ 

َ
اع

َ
ط

َ
ت

ْ
 {وقال تعالى:  ]٩٧[آل عمران:  }اس

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
ل

َ
ع

ْ
 Ǿَِج

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
م

رَجٍ 
َ
 ح

ْ
 {وقال تعالى:  ،]٦[المائدة:  }مِن

ُ
م

ُ
Ȳِب 

ُ
رɋِد

ُ
 ي

َ
َ وَلا ْ

ǭ
ُ
Ʉ
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳِب 

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ي

 َ
ْ

ǭ
ُ
ع

ْ
  إلى غير ذلك من الآيات في هذا الباب.  ]١٨٥[البقرة:  }ال



 كتاب العدل        ١٤٢

إن االله سبحانه وتعالى لم يكلف أحداً من خلقه إلا ما يطاق،  لذلك فإنا نقول:

  وفحشه.  ،ونكارته ،وهذا مع ما تقرر في فطر العقول من قبح تكليف ما لا يطاق

صرح بذلك  ،إن التكاليف بأسرها من تكليف ما لا يطاق وقالت الأشعرية:

الرازي في المحصول، وقد كانت المجبرة قديماً يتحاشون عن ذكر ذلك حتى جاء 

أبو الحسن الأشعري، ومما استدل به أبو الحسن الأشعري على القول بتكليف ما 

مع  ÷جهل بالإيمان بما جاء به النبي  اق أن قال: إن االله تعالى كلف أبالا يط

با جهل لا يؤمن حتى يموت، فيكون أبو أن أ ÷أن من جملة ما جاء به النبي 

جهل حينئذ مكلفاً بالإيمان في حال يجب عليه فيها أن يؤمن بأنه سيقيم على كفره 

  حتى الموت، وهذا لا يمكن لأبي جهل، وليس في قدرته أن يمتثل. 

ويستدلون أيضاً بأن االله تعالى كلف عباده بفعل التكاليف مع أنهم غير 

لأن االله تعالى هو الذي خلق  ؛ستطاعةم القدرة والاتمكنين من فعلها؛ لعدم

  فلا يقدرون حينئذ على الخروج مما خلقه االله وقدره وأراده.  ،وقدر وأراد أفعالهم

ويتبرأ منه  ،ن االله تعالى ينفي عن نفسه تكليف الخلق ما لا يطاقأ والجواب:

قول من قبح كما في الآيات التي صدرنا بها هذا الباب، وهذا مع ما تقرره الع

ذلك وفحشه الذي لا ينبغي إلحاقه بالملك القدوس سبحانه وتعالى، فمع هذا لا 

ينبغي ولا يليق سماع قول من يجادل في ذلك ويحاجج، فهذا جواب إجمالي فيه 

  كفاية للمؤمن المصدق.

فنقول: لا يلزم مما ذكره أبو الحسن الأشعري في  وأما الجواب التفصيلي

وذلك أنه لم يذكر أبو جهل في القرآن،  ،ليف بما لا يطاقتكليف أبي جهل التك

والذي ذكره االله تعالى عنه هو قوله تعالى:  ،والذي ذكر في القرآن هو أبو لهب

} 
Ē

ب
َ
بٍ وَت

َ
ه
َ
Ɏ ŗِ

َ
ا أ

َ
د

َ
 ي

ْ
ت

Ē
ب
َ
ȩ̂  

َ
ب

َ
س

َ
ا ك

َ
 وَم

ُ ُ
Ȅا

َ
 م

ُ
ه

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
ţ

ْ
Ȯ

َ
ا أ

َ
  ̃م

َ
ات

َ
 ذ

ً
ارا

َ
 ن

َ
Ʀ

ْ
ص

َ
سي

بٍ 
َ
ه
َ
Ɏ̄...{ [المسد] أو أنه سيموت على  ،أو أنه كافر ،وليس في ذلك أنه لا يؤمن

الكفر، والذي ذكره االله عنه أنه سيصلى ناراً ذات لهب، ومعرفة أنه سيصلى النار 

والإيمان به لا يتنافى مع الإيمان الذي دعاه االله إليه، فغير مستحيل أن يجتمع 



   ١٤٣        الألطــــاف

شخص واحد، وأما  والإيمان بصلي النار في ÷الإيمان بما جاء به الرسول 

 ،احتجاجهم بأن االله تعالى هو الذي تولى خلق أفعالهم من الكفر والإيمان

فقد سبق  هم لذلك لا يستطيعون الخروج منهاف ،وقدرها وأرادها وشاءها

  الجواب عليه. 

وإخبار االله تعالى بأن الكفار سيموتون على الكفر إنما جاء بعد أن دعاهم  ،هذا

إلى الإيمان بما جاء به، وصرف لهم الآيات وبالغ في دعائهم، ولم يكن  ÷النبي 

آخر الأمر أخبر االله تعالى  فلما كان ،فيما دعاهم حينئذ الإخبار بأنهم لم يؤمنوا

بأنهم لا يؤمنون ولو جاءتهم كل آية حتى يروا العذاب الأليم، فلم  ÷  نبيه

لياّ ً إلا لو أنهم آمنوا أخيراً بما يحصل في حق الكفار تكليف ما لا يطاق حصولاً فع

  لإخبار االله تعالى بأنهم لا يؤمنون.  ؛وهذا محال ،إيماناً صحيحاً  ÷جاء به النبي 
   الألطــــاف

وهو ما يكون المكلف معه أقرب  صطلاحي:اللطف الا المراد باللطف هنا

عتبار لك كالتذكير والتخويف والنظر والاوذ ،إلى فعل الطاعة وترك المعصية

أو  ،والآلام، فإن فعلت الطاعة وتركت المعصية من أجل الشرف وحب السمعة

  صطلاحي المراد هنا. القسر والإلجاء فليس من اللطف الامن أجل 

  وقد قسم الإمام المهدي اللطف إلى ثلاثة أقسام هي: 

  وهو الذي تفعل عنده الطاعة لا محالة من دون إلجاء. لطف توفيق:  - ١

 وهو الذي تترك لأجله المعصية لا محالة من دون إلجاء. : لطف عصمة - ٢

وهو ما كان المكلف معه أقرب إلى امتثال ما كلف به من لطف مطلق:  - ٣

 فعل الطاعة وترك المعصية. 

فقد يحصل اللطف الداعي إلى الإيمان  ،واللطف ليس بموجب للملطوف فيه

 {لى في قوله في المنافقين:ولا يحصل الإيمان، ومن أمثلة ذلك ما ذكره االله تعا
َ

وَلا
َ
أ

 
ْ
م

ُ
 ه

َ
 وَلا

َ
ون

ُ
Ɋو

ُ
ت
َ
Ȭ 

َ
 لا

Ē
م

ُ
Ȫ ِ

ْ
ǐ

َ
ȩ
Ē
ر

َ
ɏ 

ْ
و

َ
 أ

ً
ة
Ē
ر

َ
ɏ ٍم

َ
Ȁ 

ĕ ُ
Ǘ Ɨِ 

َ
ون

ُ
ن
َ
ت
ْ
ف

ُ
Ȭ 

ْ
م

ُ
ه

Ē
ȫ
َ
Ɇ 

َ
ن

ْ
رَو

َ
ي

 
َ
رُون

Ē
ك

Ē
ذ

َ
  .[التوبة] }Ϳي



 كتاب العدل        ١٤٤

 {وقوله تعالى: 
َ
ون

ُ
جِع

ْ
ر
َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل
َ
ع
َ
ئاتِ ل

ĕ
Ʉ

Ē
اتِ واɎَس

َ
ن

َ
َس ْŁِبا 

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
و
َ
ل
َ
ɊَوΩ{ [الأعراف] .

 {وقوله تعالى: 
ْ

ت
َ

س
َ
 ق

ْ
Ȳِن

َ
وا وَل

ُ
Ēع َ

Ƕ
َ
ا ت

َ
ن

ُ
س

ْ
أ
َ
 ب

ْ
م

ُ
اءَه

َ
 ج

ْ
 إذِ

َ
لا

ْ
و
َ
ل
َ
ف

 
ْ
م

ُ
ه
ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
ابِ {. وقوله تعالى: ]٤٣[الأنعام:}ق

َ
ذ

َ
ع
ْ
 ال

َ
ون

ُ
 د

َ
Ŕ

ْ
د
َ ْ
ابِ الأ

َ
ذ

َ
ع
ْ
 ال

َ
 مِن

ْ
م

ُ
ه
Ē
ن

َ
ذُِيق

َ
ǽَو

 ِ
َ

Ʊ
ْ
Ɉ

َ ْ
 {، وقوله تعالى: ]٢١[السجدة: }... الآيةالأ

ُ
ود

ُ
م

َ
Ȫ ا

Ē
م

َ
وا  وأَ

ē
ب

َ
ح

َ
ت

ْ
اس

َ
 ف

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
Ȭ

َ
د

َ
ه

َ
ȯ

ى
َ
د

ُ
ه
ْ
Ɏا 

َ َ
Ȃ ƪَ

َ
ع

ْ
  والآيات في هذا كثيرة.  ،]١٧[فصلت: }ال

   الخــــذلان

  هو عدم تنوير القلب بزيادة في العقل. : المراد به هنا

أن االله تعالى قد ساوى بين جميع المكلفين في فطر العقول التي  :وتوضيح ذلك

بزيادة في له  لا يتم التكليف إلا بها، ثم إن االله تعالى يثيب المستجيب لربه والمطيع

 {ويشرح بها صدره، كما قال تعالى:  ،ينور تعالى بهذه الزيادة بصيرته ،عقله
َ
ِين

Ē
Ȇَوا

 
ً
دى

ُ
 ه

ْ
م

ُ
ه

َ
اد

َ
ا ز

ْ
و

َ
د

َ
ت
ْ
وا {، وكما قال سبحانه: ]١٧محمد: [ }....اه

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
ي

 
َ
ون

ُ
ش

ْ
م

َ
ȩ 

ً
ورا

ُ
 ن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
ل

َ
ع
ْ َ
ĥَتهِِ و

َ ْ
ŉ

َ
 ر

ْ
ِ مِن

ْ
ǐ

َ
ل

ْ
 كفِ

ْ
م

ُ
Ȳِت

ْ
ؤ

ُ
وȄِِ ي

ُ
وا برِسَ

ُ
 وَآمِن

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق

Ē
ȩا

فإذا أعرض المكلف عن دعوة ربه ولم يستجب حرمه االله  ]٢٨[الحدید:  }...بهِِ 

والمطيعين له وسمي ذلك له  تنوير القلب الذي يعطيه المستجيبين سبحانه وتعالى

خذلاناً، وهذا المعنى هو الذي يتوافق مع معنى الخذلان في اللغة فإنه في اللغة 

  ترك العون والنصرة. 

   العصــــمة

عصية، وتعمد ترك هي رد النفس عن تعمد فعل الم صطلاح:العصمة في الا

  ..والتنوير. لحصول اللطفالطاعة مستمراً 

تنويراً في له  وكما ذكرنا فيما سبق قبيل هذا فإن االله تعالى يزيد المستجيبين

وكلما ازداد المكلف دخولاً في التقوى فإن االله يزيده على قدر  ،القلب وبصيرة

ذلك من التنوير والهداية حتى يصل المكلف بما زاده االله تعالى من التنوير والهدى 

  لعصمة.والبصيرة إلى درجة ا



   ١٤٥        تفضل االله تعالى على عباده في الآخرة

 {ودليل ذلك قوله تعالى:  
ً
انا

َ
ق
ْ
ر
ُ
 ف

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
ل

َ
ع
ْ َ
ĥ 

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق

Ē
ت
َ
ȩ 

ْ
] ٢٩[الأنفال:  }إنِ

} 
ْ
م

ُ
اه

َ
و

ْ
ق

َ
ȩ 

ْ
م

ُ
اه

َ
 وَآت

ً
دى

ُ
 ه

ْ
م

ُ
ه

َ
اد

َ
ا ز

ْ
و

َ
د

َ
ت
ْ
 اه

َ
يِن

Ē
Ȇوا { [محمد] }̒وَا

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
ي

 
َ
ون

ُ
ش

ْ
م

َ
ȩ 

ً
ورا

ُ
 ن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ْ
ل

َ
ع
ْ َ
ĥَتهِِ و

َ ْ
ŉ

َ
 ر

ْ
ِ مِن

ْ
ǐ

َ
ل

ْ
 كفِ

ْ
م

ُ
Ȳِت

ْ
ؤ

ُ
وȄِِ ي

ُ
وا برِسَ

ُ
 وَآمِن

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق

Ē
ȩا

 بهِِ 
ْ
فِر

ْ
غ

َ
ɋَو  

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
  ونحو ذلك من الآيات.  ]٢٨[الحدید:  }...ل

 ،وترك المعصيةإلى فعل الطاعة له  وليست العصمة ملجئة لصاحبها ومضطرة

غير أنه لما عنده من  ،يقدر على فعل الطاعة وفعل المعصية ،بل هو معها مختار

  العصمة يختار الطاعة ويترك المعصية. 

   الآخرة في عباده على تعالى اƔ تفضل
وذلك أن إطلاق  ،لا يقال في شيء مما يفعله االله تعالى إنه واجب عليه سبحانه

التكليف الذي يفيد تحميل الكلفة والمشقة، وكل ما الوجوب عليه تعالى يوهم 

  فيه إيهام الخطأ فلا يجوز إطلاقه على االله تعالى.

فقد ثبت بما يأتي أن الطاعات إنما وجبت على المكلفين شكراً الله تعالى على  ،وبعد 

  االله عليها تفضلاً خالصاً.  موحينئذ فيكون الثواب الذي وعده ،نعمه التي لا تحصى

على الأعمال الصالحة في آيات  ن االله تعالى قد جعل الثواب جزاءً إ ل:فإن قي

 {كثيرة، كقوله تعالى: 
َ
ون

ُ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ وا

ُ
ن

َ
Ǔ ا

َ
زاَءً بمِ

َ
وقوله سبحانه: ، ]٢٤قعة: [الوا }ج

} 
َ
ون

ُ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
ȩ 

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
ا ك

َ
 بمِ

ً
نɄِئا

َ
وا ه

ُ
Ɋ َ ْ
Ǫَوا وا

ُ ُ
Ǖ{ :٤٣[المرسلات[ .  

يدل على ذلك قوله تعالى  ،جعله االله تعالى جزاءً على سبيل التفضل قلنا:

ا {حكاية عن أهل الجنة: 
َ
ن
Ē
Ɋ
َ
 ر

Ē
 إنِ

َ
َزَن ْŁا ا

Ē
ن

َ
ȭ 

َ
ب

َ
ه

ْ
ذ

َ
ِي أ

Ē
Ȇا ِ

Ē
ȥِ 

ُ
د

ْ
مَ

ْ
Łوا ا

ُ
Ɏا

َ
وَق

 
ٌ
ور

ُ
ك

َ
 ش

ٌ
ور

ُ
ف

َ
غ

َ
  ̣ل

َ
ا ن

َ
ا ȯيِه

َ
ن

ē
س

َ
م

َ
Ȭ 

َ
لهِِ لا

ْ
ض

َ
 ف

ْ
ةِ مِن

َ
ام

َ
ق

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
ار

َ
ا د

َ
ن
Ē
ل

َ
ح

َ
ِي أ

Ē
Ȇا 

َ
 وَلا

ٌ
ب

َ
ص

 
ٌ

وب
ُ
غ
ُ
ا ل

َ
ا ȯيِه

َ
ن

ē
س

َ
م

َ
Ȭ̤{ [فاطر].  

هُ عَلىَ (... في نهج البلاغة:  #ل الإمام علي قا وَ لَكِنَّهُ سُبحَْانهَُ جَعَلَ حَقَّ

لاً مِنهُْ  ،وَجَعَلَ جَزَاءَهُمْ عَلَيهِْ مُضَاعَفَةَ الثَّوَابِ  ،الْعِباَدِ أَنْ يُطيِعُوهُ  تفََضُّ

عاً بِمَا هُوَ وَ    ).مِنَ الْمَزِيدِ أَهْلُهُ  تَوَسُّ



 كتاب العدل        ١٤٦

هِ الْعِجَالِ ( :#وقال  هِ لَوْ حَننَتْمُْ حَنينَِ الْوُلَّ وَدَعَوْتمُْ بهَِدِيلِ  ،فَوَاللَّ

هْباَنِ  ،الحَْمَامِ  وَخَرَجْتمُْ إلىَِ اللَّهِ مِنَ الأْمَْوَالِ  ،وَجَأَرْتمُْ جُؤَارَ مُتبَتَِّليِ الرُّ

أَوْ غُفْرَانِ سَيِّئةٍَ  ،بةَِ إلَِيهِْ فيِ ارْتفَِاعِ دَرَجَةٍ عِندَْهُ وَالأْوَْلاَدِ الْتِمَاسَ الْقُرْ 

 ،لَكَانَ قَلِيلاً فيِمَا أرَْجُو لَكُمْ مِنْ ثَوَابهِِ  ،وَحَفِظَتْهَا رُسُلُهُ  ،أَحْصَتهَْا كُتبُهُُ 

وَسَالَتْ  ،ياَثاً وَتاَللَّهِ لَوِ انْمَاثَتْ قُلُوبكُُمُ انْمِ  ،وَأَخَافُ عَلَيكُْمْ مِنْ عِقَابهِِ 

نيْاَ باَقِيةٌَ  ،عُيُونكُُمْ مِنْ رَغْبةٍَ إِلَيهِْ أوَْ رَهْبةٍَ مِنهُْ دَماً  نيْاَ مَا الدُّ رْتمُْ فيِ الدُّ  ،ثُمَّ عُمِّ

أَنعُْمَهُ عَلَيكُْمُ  - وَلَوْ لمَْ تبُقُْوا شَيئْاً مِنْ جُهْدِكُمْ -مَا جَزَتْ أَعْمَالُكُمْ عَنكُْمْ 

اكُمْ للإِِْيمَانِ  ،الْعِظَامَ    ). وَهُدَاهُ إيَِّ

  في الصحيفة قريب من ذلك.  ’وفي دعاء علي بن الحسين 

  وفي كلام قدماء العترة % من هذا المعنى كثير، انتهى.  قال شارح الأساس:

 {بقوله تعالى:  - وهم المعتزلة- واستدل المخالفون لنا في هذه المسألة 
َ

ب
َ
ت
َ
ك

سِهِ 
ْ
ف

َ
ȫ 

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
Ȳ

ē
Ɋ
َ
دِهِ ر

ْ
ع

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

َ
اب

َ
 ت

Ē
م

ُ
Ȫ ٍة

َ
ال

َ
ه
َ
ğِ 

ً
وءا

ُ
 س

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

َ
مِل

َ
 ع

ْ
ن

َ
 م

ُ
ه
Ē
ن
َ
Ɇ 

َ
ة

َ ْ
ŉ

Ē
اɎر

 
ٌ
حِيم

َ
 ر

ٌ
ور

ُ
ف

َ
Ȯ 

ُ
ه
Ē
ن
َ
ɇ
َ
 ف

َ
ح

َ
ل

ْ
ص

َ
 {، ومعنى كتب أوجب كقوله: [الأنعام] }̷وأَ

َ
تبِ

ُ
ك

 
ُ
ام

َ
ي

ĕ
 اɎص

ُ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
  . ]١٨٣[البقرة:  }ع

 ،بة التائبين بالواجب المحتومشبه االله تعالى رحمته لعباده التي هي قبوله تو قلنا:

إيذاناً منه تعالى للمكلفين وإعلاماً بأنه لا يخلف ذلك الوعد ولا يبدل فيه القول، 

  ة كتب التي تفيد التحتم والوجوب. فعبر االله تعالى عن هذا المعنى ودل عليه بكلم

  والذي يدل على صحة هذا التأويل أمور: 

  .#ؤمنينما تقدم من الآيات وكلام أمير الم -١

 على النعم.  سبق من أن الطاعات شكرما -٢



        ١٤٧   

الوجوب ما في ذلك من الأدب مع االله تعالى، بخلاف ما لو حملنا ذلك على -٣

  حقيقة فإن فيه إيهام الخطأ الذي هو التكليف والمشقة الذي تفيده كلمة الوجوب. 

 في هذه المسألة في قوله تعالى:  قول مخالفينا} 
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

ْ
 وɉَنِ

َ
ن

َ
Ǔ ا

َ
ه

ُ
 واَردِ

Ē
إلاِ

 
ً
ا
ّ
ضِي

ْ
ق

َ
 م

ً
ما

ْ
ت

َ
 ح

َ
ك

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ َ
Ȃ͈{ [مریم] وإنما  ،إن ورود جهنم غير واجب على االله تعالى

  شبهه االله تعالى بالواجب في أنه واقع لا محالة. 

  

۞۞۞۞۞   

  

  



 كتاب النبــــوة        ١٤٨

 
وخُلقاً، النبوة كرامة من االله تعالى عظيمة لا تكون إلا لأزكى البشر خَلقاً 

إلا أن الرسول هو الذي يبعثه االله بشريعة جديدة كموسى  ،والرسالة كالنبوة

أت بشريعة جديدة فلا يسمى وعليهم، أما الذي لم ي ÷وعيسى ونبينا محمد 

فإنهم لم يأتوا إلا بما جاء به  ،وذلك كأنبياء بني إسرائيل ،بل يسمى نبياً رسولاً، 

  موسى صلوات االله عليهم. 

والنبوة والرسالة فضل من االله على عباده ورحمة، وتماماً كما قال سبحانه: 

} 
َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع
ْ
 Ɏلِ

ً
ة

َ ْ
ŉ

َ
 ر

Ē
 إلاِ

َ
اك

َ
ن
ْ
ل

َ
س

ْ
ر

َ
ا أ

َ
ِ {وقال سبحانه:  [الأنبیاء] }ͬوَم

Ē
ȥلِ ا

ْ
ض

َ
 بفِ

ْ
ل

ُ
ق

 
َ
ون

ُ
ع

َ
م
ْ َ
ĥ ا

Ē
ٌ ɏِم

ْ
Ʒ

َ
 خ

َ
و

ُ
وا ه

ُ
رحَ

ْ
ف

َ
ي
ْ
ل
َ
 ف

َ
Ɏكِ

َ
بذِ

َ
تهِِ ف

َ ْ
ŉَِرɊَ[یونس] }̻و .  

وما زال أنبياء االله ورسله ينذرون ويبشرون على طول تاريخ البشر، قال االله 

ذِيرٌ {تعالى: 
َ
ا ن

َ
 ȯيِه

َ
لا

َ
 خ

Ē
ةٍ إلاِ

Ē
م

ُ
 أ

ْ
 مِن

ْ
منهم من قص االله تعالى علينا  [فاطر] }̙وɉَنِ

 {قال تعالى:  ،ومنهم من لم يقصص االله علينا خبره ،خبره في القرآن
ْ
د

َ
 ق

ً
لا

ُ
س

ُ
وَر

 
ْ
م

ُ
اه

َ
ن

ْ
ص

َ
ص

َ
ك ق

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
م

ُ
ه

ْ
ص

ُ
ص

ْ
ق

َ
ȫ 

ْ
م
َ
Ɏ 

ً
لا

ُ
س

ُ
 وَر

ُ
ل

ْ
ب
َ
Ȱ 

ْ
 مِن

َ
ك

ْ
ي
َ
ل

َ
إلا أنه قد  ]١٦٤[النساء: }ع

سئل عن الأنبياء  ÷الخبر عنهم جملة، كما روي: أنه  ÷جاء عن الرسول 

قال ثلاثمائة  ؟قيل: فكم الرسل منهممائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً،  قال:

  . وثلاثة عشر

ا {والإيمان بهم جميعاً من أصول الإيمان قال االله تعالى: 
َ
ِ وَم

Ē
ȥِا با

Ē
ن
َ
وا آم

ُ
Ɏو

ُ
ق

 
َ
رَاهِيم

ْ
 إبِ

َ
Ƥِإ 

َ
زِل

ْ
ن
ُ
ا أ

َ
ا وَم

َ
ْن َǾِإ 

َ
زِل

ْ
ن
ُ
 {وقال سبحانه:  ]١٣٦[البقرة:  }... الآيةأ

َ
ن

َ
آم

 
đ ُ

Ǘ 
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏَهِ وا

ĕ
Ɋ
َ
 ر

ْ
ْهِ مِن َǾِإ 

َ
زِل

ْ
ن
ُ
ا أ

َ
 بمِ

ُ
ول

ُ
س

Ē
بهِِ اɎر

ُ
ت
ُ
Ƞَتهِِ و

َ
Ȳِئ

َ
لا

َ
ɏَو ِ

Ē
ȥِبا 

َ
ن

َ
آم

لهِِ 
ُ
س

ُ
 ر

ْ
دٍ مِن

َ
ح

َ
 أ

َ ْ
ǐ

َ
Ȩ 

ُ
ق

ĕ
ر

َ
ف

ُ
ȫ 

َ
لهِ لا

ُ
س

ُ
  . ]٢٨٥[البقرة: }...وَر



   ١٤٩        فضل الملائكة على الأنبياء

   الأنبياء على الملائكة فضل

بمعنى أن ثواب أدنى ملك  ،والملائكة صلوات االله عليهم أفضل من الأنبياء %

  والمعتزلة.  ،وشيعتهم ،أكثر من ثواب أفضل الأنبياء، وهذا هو قول أهل البيت %

  بل الأنبياء أفضل من الملائكة.  وقالت الأشعرية:

  بل الأنبياء والأئمة أفضل من الملائكة. وقالت الإمامية: 

  بل الأنبياء والمؤمنون أفضل من الملائكة.  وقال غيرهم:

 {دليل على ما ذكرنا قوله تعالى في وصف الملائكة: وال
َ

ا لا
َ
 م

َ Ē
ȥا 

َ
ون

ُ
ص

ْ
ع

َ
Ȭ 

 
َ
رُون

َ
ɏ

ْ
ؤ

ُ
ا ي

َ
 م

َ
ون

ُ
ل

َ
ع

ْ
ف
َ
ɋَو 

ْ
م

ُ
رَه

َ
ɏ

َ
  .]٦[التحریم:  }أ

  ولا شك في وقوع خطايا من الأنبياء %.

 {وقوله تعالى: 
َ

ب
ْ
ي
َ
غ
ْ
 ال

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
 أ

َ
ِ وَلا

Ē
ȥا 

ُ
زاَئنِ

َ
دِي خ

ْ
 عِن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ُ
ول

ُ
ق
َ
 أ

َ
 لا

ْ
ل

ُ
 ق

َ
وَلا

 
ٌ

ك
َ
ل

َ
ɏ 

ĕ
Śِإ 

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

ُ
ول

ُ
ق
َ
ذِهِ {وقوله تعالى:  ،]٥٠[الأنعام: }أ

َ
 ه

ْ
ن

َ
ȭ ا

َ
م

ُ
Ȳ

ē
Ɋ
َ
ا ر

َ
م

ُ
اك

َ
ه

َ
ȫ ا

َ
م

 
َ
اȅِِين

َ ْ
łا 

َ
ا مِن

َ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ت

ْ
و

َ
ِ أ

ْ
ǐ

َ
ك

َ
ل

َ
ɏ ا

َ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ت

ْ
ن

َ
 أ

Ē
رَةِ إلاِ

َ
ج

Ē
وقوله  ،[الأعراف] }̕اɎش

 {تعالى: 
ً
دا

ْ
ب

َ
ȭ 

َ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ي

ْ
ن

َ
 أ

ُ
سِيح

َ
م
ْ
Ɏا 

َ
كِف

ْ
ن
َ
Ɂ

ْ
س

َ
Ȼ 

ْ
ن

َ
  ل

ُ
ة

َ
Ȳِئ

َ
لا

َ
م
ْ
Ɏا 

َ
ِ وَلا

Ē
ȥِ

ون
ُ
Ɋ
Ē
ر

َ
ق

ُ
م
ْ
Ɏ١٧٢[النساء:  }..ا[.  

فكل من هذه  ،#نزلت هذه الآية في الرد على النصارى لغلوهم في عيسى 

  الآيات يدل على أن الملائكة أفضل من الأنبياء %.

فإن االله تعالى خلق الملائكة من النور، وطهرهم من الطبائع البهيمية،  ،وبعد

مخلوقون من التراب، مجبولون على الطبائع البهيمية، ولا شك أن النور والبشر 

  خير من التراب، وأن المطهر من الطبائع البهيمية أفضل من المطبوع عليها. 
   (ص) محمد نبينا فضــل

ولا خلاف بين المسلمين في ذلك،  ،أفضل الأنبياء % ÷ونبينا محمد 

آدم ومن دونه : ((÷وقوله )) أنا سيد ولد آدم ولا فخر: ((÷ولقوله 

  )). تحت لوائي يوم القيامة



 كتاب النبــــوة        ١٥٠

أنا أول من يقرع باب الجنة، وأنا أول من تنشق عنه الأرض، : ((÷وقوله 

  ))، ونحو ذلك من الأخبار. وأنا أول شافع مشفع يوم القيامة

أن ثواب نبينا أكثر من ثواب سائر الأنبياء،  - واالله أعلم- ولعل السر في ذلك 

وقد جاء في الحديث:  ،أكثر من أتباع غيره من الأنبياء ÷وذلك أن أتباعه 

  )). من سن سنة حسنة كان له أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة((

مثل ثواب كل مكلف من أمته إلى يوم  ÷وحينئذ فيكون لنبينا محمد 

كما جاءت بذلك الروايات  ،أكثر النبيين أتباعاً  ÷النبي القيامة، ولا شك أن 

، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فقد فضله االله تعالى ÷الكثيرة عن النبي 

على سائر الأنبياء بخصائص اختصه بها دونهم، كما في الراويات الصحيحة عن 

  :÷النبي 

منها: أنه بعث إلى الناس عامة، وقد كان الأنبياء صلوات االله عليهم يبعثون 

  إلى أقوامهم خاصة. 

  المغانم ولم تحل لنبي قبله. له  ومنها: أنها أحلت

وأنه جعلت له الأرض  ،بالرعب على مسيرة شهر ÷ومنها: أنه نصر 

  مسجداً وطهوراً. 

  ين من أثر الوضوء. ومنها: أن أمته يبعثون يوم القيامة غراً محجل

  ومنها: أن االله جعله خاتم النبيين والمرسلين. 

  ومنها: أن االله تعالى فضل أمته على سائر الأمم. 

  ومنها: أن معجزته باقية بقاء التكليف. 

  ومنها: أنه لا تزال طائفة من أمته على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة. 

 ،وليلة الجمعة ويومها ،ليلة القدرومنها: ما اختصه االله تعالى وأمته من فضل 

  والقصد الإشارة.  ،وما أشبه ذلك. وهناك فضائل وخصائص كثيرة



   ١٥١        المعجـــــزة

   المعجـــــزة

 ،ودليل قاهر يشهد بصحة الدعوى ،لا تصح دعوى النبوة إلا بحجة واضحة

  فما شهد بذلك فإنه يسمى معجزة. 

  أكثر من ذلك. :إنها ألف معجزة، وقيل :قيلكثيرة،  ÷ومعجزات نبينا محمد 

فهو الحجة الباقية إلى يوم  ،الكبرى هي القرآن الكريم ÷ومعجزته 

القيامة، وإعجازه هو من جهة البلاغة والبيان، والسر في أن االله تعالى جعل 

من هذا الجنس، هو أن العرب قد كانوا بلغوا في ذلك  ÷معجزة النبي 

ك طرق البلاغة اية في سلوالزمن الغاية القصوى في صناعة الكلام، وبلغوا النه

الصناعة عند العرب رواجاً عظيماً، فكانوا يجتمعون لها في  والبيان، وراجت هذه

دهم من بدائع الشعر ومحاسن الخطب، أسواقهم، حيث يعرضون ما عن

ويتبارون بين يدي الحكام الذين يصدرون أحكامهم في  ،ويتنافسون في ذلك

السبق في هذا المضمار، ولشدة محبتهم لهذه تلك المنافسة، ويعلنون اسم الفائز ب

لما  ؛الصناعة وميلهم إليها فإن قريشاً علقت في الكعبة سبع قصائد من الشعر

رأت فيها من مهارة الصنعة وبلاغة البيان، وقد كانت تلك القصائد السبع من 

  وأبدع ما طرق الأسماع.  ،أحسن أو أحسن ما نظم من الكلام

وتلك القصائد معلقة في الكعبة، فلما قرأ  ÷داً وقد بعث االله نبيه محم

على قريش آيات القرآن، وسمعوا بلاغته وبداعته وحسن بيانه  ÷الرسول 

هتكوا تلك المعلقات عن جدران الكعبة، وأخرجوها منها، فلمهارة العرب في 

لبيان جعل االله تعالى معجزة صناعة الكلام ولشدة معرفتهم بطرق البلاغة وا

كما جعل سبحانه  ،ويشتغلون به ،من ذلك الجنس الذي يتعاطونه ÷ نبيه

لما كان قومه الذين  ؛وإحياء الموتى ،إبراء الأكمه والأبرص #معجزة عيسى 

ا في ذلك بعث إليهم يشتغلون في الطب ومعالجة المرضى، وقد كانوا مهرو

  المهارة.   غاية



 كتاب النبــــوة        ١٥٢

ية، وإخراج وجعل سبحانه معجزة موسى صلوات االله عليه قلب العصا ح

 ،لما كان القوم الذين بعث إليهم يتعاطون السحر ؛يده بيضاء من غير سوء

وقد كانوا عرفوا السحر حق معرفته، وهكذا سائر معجزات  ،ويشتغلون به

  الأنبياء صلوات االله عليهم. 

ومن هنا فإن سحرة فرعون لما رأوا عصى موسى حين صارت حية تسعى 

رب موسى وهارون، وذلك أنهم عرفوا  ،المينتلقف ما صنعوا آمنوا برب الع

وإنما هو آية من آيات االله التي لا  ،وتيقنوا أن ما جاء به موسى ليس من السحر

تدخل صناعتها تحت قدرة البشر، ولو أن االله تعالى عكس فجعل آية موسى 

وآية عيسى لموسى لما استوضحت نبوتهما صلوات االله عليهما غاية  ،لعيسى

ز الناس أن ذلك من جنس السحر، لا من آيات االله، لذلك فإن الوضوح، ولجو

، ÷قريشاً والعرب لما سمعوا آيات القرآن علموا أنه ليس من كلام النبي 

يأتوا بمثله، غير أنهم استكبروا،  وأنهم لا يقدرون على أن ،ولا من كلام البشر

وأنكروا ذلك، وتماماً كما قال جل وعلى:  ،÷وكذبوا بالقرآن وبالنبي 

} 
ً
ا
ّ
و
ُ
ل

ُ
 وَع

ً
ما

ْ
ل

ُ
 ظ

ْ
م

ُ
ه

ُ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
ا أ

َ
ه
ْ
ت
َ
ن
َ
ق

ْ
ي
َ
Ɂ

ْ
ا وَاس

َ
وا بهِ

ُ
د

َ
ح

َ
فحين أصروا على  ]١٤[النمل:  }وجَ

 {: ÷التكذيب قال االله تعالى لنبيه 
ْ

ل
ُ
وا ق

ُ
ت
ْ
أ
َ
ةٍ  ف

َ
ور

ُ
لهِِ  ȷسِ

ْ
وا {، ]٣٨[یونس: }مِث

ُ
ت
ْ
أ
َ
ف

لهِِ 
ْ
 مِث

ْ
ن

ĕ
ةٍ م

َ
ور

ُ
 ȷسِ

َ
ǐِȰِاد

َ
 ص

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
ِ إنِ

Ē
ȥونِ ا

ُ
 د

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ȱَاء

َ
د

َ
ه

ُ
وا ش

ُ
ع

ْ
 [البقرة]}̘واَد

وأنه ليس  ،وكذب القرآن ،÷يعني إن كنتم صادقين في دعواكم كذب النبي 

فهاتوا سورة واحدة من مثل  ،وإنما هو من كلام الناس ،من كلام االله تعالى

، فإذا جئتم بسورة من مثله وتعاونوا مع من استطعتم من الجن والإنس ،سوره

فأنتم صادقون فيما تقولون وإلا فأنتم كاذبون ومبطلون، وما زال هذا التحدي 

والنداء إلى اليوم، ومنذ نزول القرآن لم يستطع أعداء الإسلام والمكذبون به أن 

  يأتوا بسورة واحدة تماثل إحدى سور القرآن في البلاغة والبيان. 



   ١٥٣        المعجـــــزة

  ريم غير ما سبقصور من إعجاز القرآن الك

  منها: ،ر غير ما ذكرناخَ وفي القرآن معجزات أُ  ،هذا

تِ  ̂أɎم{الإخبار بمغيبات كقوله تعالى:  -١
َ
لبِ

ُ
  غ

ُ
وم

ē
  Ɨِ  ̃اɎر

َ
Ŕ

ْ
د

َ
ضِ  أ

ْ
ر

َ ْ
 الأ

 
ْ
م

ُ
  وَه

ْ
دِ  مِن

ْ
ع

َ
Ȩ  

ْ
بهِِم

َ
ل

َ
  غ

َ
ون

ُ
لبِ

ْ
غ

َ
ي

َ
عِ  Ɨِ  ̄س

ْ
  بضِ

َ
ǐِɃِفكان الأمر كما ذكر  [الروم] }̅س

االله، فإن الروم غلبت الفرس بعد سبع سنين من نزول هذه الآية، ونحو ما أخبر 

 االله تعالى به عن أسرار المنافقين واليهود والمشركين، وغير ذلك كثير. 

الإخبار عن الأنبياء السابقين والأمم الماضين مع علم المشركين من  -٢

ط علماء أهل الكتاب ولا غيرهم من أهل لم يخال ÷قريش وغيرهم أن النبي 

  العلم بالتاريخ. 

اشتمال القرآن على أحكام وشرائع حكيمة تميل إليها فطرة العقل لما فيها  -٣

من العدل والسمو والرفعة والكرامة والرحمة و... إلخ، ومن أمثلة ذلك ما ذكره 

والعدل في  ،وتوفير حق الزوجة ،االله تعالى من تنظيم النكاح والطلاق والعدة

  وغض البصر. ،ستئذان عند الدخول إلى البيوتالزوجات، ثم الأمر بالا

وفي ذلك من  ،وحرم تبرج النساء بالزينة، وأمرهن بالستر وقرارة البيوت

العدل والعفة والطهارة ما لا يقدر قدره، ثم ما ذكره االله من تحصين ذلك 

ا سائر شرائع الإسلام والقذف، وهكذ لمحافظة عليه بما شرع من حد الزناوا

فإنها جاءت لترفع الإنسان من مهاوي الشهوة والرذيلة إلى سماء الفضيلة 

والكرامة والطهارة، وهذا في حين أن البشر جميعاً لو اجتمعوا وتعاونوا على 

تأسيس قوانين وشرائع مثل التي جاءت في القرآن وفي دين الإسلام لما 

 تعالى قد أحاط علمه بما يصلح العباد وبما وذلك أن االله ،ولما اهتدوا ،استطاعوا

فشرع سبحانه  ،وفي كل مكان ،وبمدى قوتهم وطاقاتهم في كل زمان ،يفسدهم

  وتعالى شرائعه وأحكامه على حسب ما يَقتضيه العلم والحكمة. 



 كتاب النبــــوة        ١٥٤

أما البشر فليسوا كذلك، ومن هنا فإنهم فشلوا في كل ما وضعوه من 

وأكبر مثال على ذلك ما وضعوه في القرن وسنوه من الأحكام،  ،القوانين

المبدأ  :حيث وضعوا بعد التجارب التاريخية الطويلة مبدأين هما ،العشرين

  والمبدأ الرأسمالي الغربي. ،الشيوعي

أما المبدأ الشيوعي فسرعان ما حكم عليه أهله بالإعدام، وأما المبدأ الغربي 

غير أن ويلاته قد سيطرت في تلك المجتمعات، فالإيدز الذي نتج  ،فما زال حياً 

 ،عن الحرية تعد ضحاياه بالملايين، ومبدأ التعامل الربوي أنهك الشعوب الفقيرة

  وفقراً و.. إلخ. قاءً وزادها ش

بشر على كل بشريعة تحل مشاكل ال ÷وعلى الجملة فقد جاء النبي 

ية و... إلخ، فلوا أن الأغنياء طبقوا قتصادية والسياسالمستويات الصحية والا

شريعة الزكاة لما بقي على ظهر الأرض فقير، ولو أنهم أقاموا شريعة القصاص 

  والحدود والتعزير والعقوبة لاختفت الجريمة أو كادت، ولو... ولو... إلخ.

اشتمال القرآن على أسرار من علم الفلك، وأسرار من علم البحار، ومن  -٤

لا يمكن لأحد من سكان الجزيرة العربية في ذلك الزمان أن علم الطب التي 

  لبعدهم عن معرفة تلك العلوم.  ؛يعرفها

فقد جاء في القرآن الإخبار عن أمواج تحت سطح البحار غير الأمواج 

 {الظاهرة في قوله تعالى: 
ٌ
ج

ْ
و

َ
ɏ ِِقه

ْ
و
َ
 ف

ْ
 مِن

ٌ
ج

ْ
و

َ
ɏ 

ُ
اه

َ
ش

ْ
غ

َ
Ȭ Đ ĕ

ŷ
ُ
رٍ ل

ْ َ
į Ɨِ ٍات

َ
م
ُ
ل

ُ
ظ

َ
 ك

ْ
و

َ
أ

 
ْ
  مِن

ٌ
اب

َ
ح

َ
قهِِ س

ْ
و

َ
، مع العلم أن البشر لم يكتشفوا ذلك الموج إلا في ]٤٠[النور: }ف

  هذا العصر. 

وجاء في القرآن ذكر المراحل الأولى لخلق السموات والأرض في قوله تعالى: 

ض{
ْ
ر

َ ْ
ا وɎَلأِ

َ
ه
َ
Ɏ 

َ
ال

َ
ق

َ
ȯ 

ٌ
ان

َ
خ

ُ
اءِ وƭََِ د

َ
م

Ē
 اɎس

َ
Ƥِى إ

َ
و

َ
ت

ْ
 اس

Ē
م

ُ
Ȫ١١[فصلت:  }... الآية[ .  

 {في قوله تعالى: و
ً
قا

ْ
ت
َ
ا ر

َ
ت
َ
ȫ

َ
Ǔ 

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
اوَاتِ واَلأ

َ
م

Ē
 اɎس

Ē
ن

َ
رُوا أ

َ
ف

َ
ȱ 

َ
ِين

Ē
Ȇرَ ا

َ
 ي

ْ
م
َ
Ɏَو

َ
أ

ا
َ
م

ُ
اه

َ
ن

ْ
ق

َ
ت
َ
ف

َ
ȯ....{  :٣٠[الأنبیاء[.  

  وهكذا فقد أثبت العلم الحديث صحة ما جاء في القرآن. 



   ١٥٥        المعجـــــزة

وكذا في السنة، والغرض الإشارة، وقد  ،وفي القرآن الكثير من مثل ذلك

أو  ،فمن أراد المزيد فليرجع إليه، اشتمل تفسير سيد قطب على الكثير من ذلك

  إلى غيره من الكتب التي تعنى بالإعجاز العلمي في القرآن والسنة. 

غير أنا نكتفي بهذا القدر، فإن فيه  ،كثيرة ÷والأدلة على نبوة نبينا محمد 

ادق، وأن ما جاء به من حجة وبرهاناً على أن نبينا محمداً رسول من عند االله ص

  عند االله حق وصدق، وقد جاءت به البشارات في الكتب السابقة. 

  خاتم النبيين والمرسلين ÷محمد 

عته خاتمة الشرائع، فلا نبي وشري ،خاتم النبيين والمرسلين ÷وهو 

ِ {وذلك لقوله تعالى:  ؛شريعته خُ سَ نْ ، ولا تُ ÷ بعده
Ē

ȥا 
َ

ول
ُ
س

َ
 ر

ْ
Ȳِن

َ
وَل

 
َ
م

َ
ȩا

َ
 وخَ

َ
ǐ

ĕ
ɀيِ

Ē
ǽ٤٠[الأحزاب:  }ا[ .  

الذي هو القرآن محفوظ من االله تعالى عن الزيادة والنقصان  ÷وكتابه  

 {والتغيير والتبديل كما قال سبحانه وتعالى: 
ُ َ
Ȅ ا

Ē
رَ وɉَنِ

ْ
ك

ĕ
Ȇَا ا

ْ
ǽ

Ē
ز
َ
 ن

ُ
ن

ْ َ
Ĵ ا

Ē
إنِ

 
َ
ون

ُ
َافظِ

َ
Ł̊{ [الحجر] .  

زɋِزٌ {وقال تعالى: 
َ
 ع

ٌ
اب

َ
كِت

َ
 ل

ُ
ه
Ē
  ̪وɉَنِ

َ
 لا

ْ
 مِن

َ
هِ وَلا

ْ
ي
َ
د

َ
ِ ي

ْ
ǐ

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

ُ
َاطِل

ْ
Ǻيِهِ اȩ

ْ
أ
َ
 ي

ِيدٍ 
َ

ŉ ٍكِيم
َ
 ح

ْ
 مِن

ٌ
ɋِل

ْ
ǆ

َ
ȩ ِفِه

ْ
ل

َ
  . [فصلت] }̫خ

وهذا بالإضافة إلى ما نجده من تصديق ذلك، فإن مصاحف القرآن التي 

كتبت في القرون الأولى وما بعده إلى يومنا هذا لا يوجد فيها مخالفة لا في قليل 

  . ولا في كثير

 {لقوله تعالى:  ؛مرسل إلى الجن والإنس ÷وهو 
ً
را

َ
ف

َ
ȫ 

َ
ْك َǾِا إ

َ
ن
ْ
ȯَ َ
Ǳ 

ْ
وɉَذِ

آن
ْ
ر

ُ
ق
ْ
 ال

َ
ون

ُ
مِع

َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ 

ĕ
ِن

ْ
Ŀا 

َ
  . ]٢٩[الأحقاف:  }... الآيةمِن

جديدة لم يأت بها أحد من الأنبياء قبله، وإن كانت لا تخلو من  ÷وشريعته 

والمضمضمة  ،وقص الشارب والختان ،كالحج والصيام :بعض أحكام الشرائع السالفة

  في بعض الأحكام. تفاقوغير ذلك، فإنما ذلك من باب الا ،ستنشاقوالا



 كتاب النبــــوة        ١٥٦

 {وأما نحو قوله تعالى: 
َ
راَهيِم

ْ
 إبِ

ْ
م

ُ
ȲِيȨ

َ
 أ

َ
ة
Ē
وقوله تعالى:  ]٧٨[الحج:  }ɏِل

} 
ْ
دِه

َ
ت
ْ
Ȱا 

ُ
م

ُ
اه

َ
د

ُ
بهِ

َ
الإيمان ـ: ك ؛ فالمراد بذلك ما الحق فيه واحد لا يتغير،]٩٠[الأنعام:  }ف

  وملازمة الصبر والتقوى.  ،وإيثار طاعة االله ،وبكتبه ورسله واليوم الآخر ،باالله

  الحديث)). ..أعطيت سبعاً  لم يعطهن نبي قبلييدل على ما ذكرنا الحديث المشهور: ((

   الشريـــــعة

 ،والحظر ،والإباحة ،والندب ،المراد بالشريعة الأحكام الخمسة: الوجوب

   والكراهة.

  كتاب والسنة بلا خلاف بين الأمة. وتؤخذ هذه الأحكام الخمسة من ال

إنه دليل تؤخذ  فقالوا:، وزاد أئمتنا % والجمهور مصدراً ثالثاً وهو القياس

عن طريقه الأحكام الشرعية المذكورة، وقالت الإمامية والظاهرية والخوارج 

  وغيرهم: لا يجوز العمل بالقياس. 

  والجواب من وجوه: 
العقول أنه لا فرق بين أن ينص  من المعلوم الذي لا يشك فيه ذوو -١

الشارع على تحريم الخمر والنبيذ المسكر وبين أن ينص على تحريم الخمر وينص 

  على أن علة تحريمه الإسكار. 

ن الذي قصه االله تعالى علينا من قصص أمم الأنبياء صلوات االله عليهم ا -٢

  برة والعظة. في كتابه الكريم يراد به الع

هذا هو فكأن االله تعالى يقول: لا تفعلوا مثل أفعالهم فيلحقكم مثل ما لحقهم، ف 

وفي ذلك من الإشارة ما قص علينا في القرآن من القصص، الذي يريده االله تعالى م

 {لى القياس ما لا يخفى على الناظر، ومن ذلك قوله تعالى: اضحة إالو
َ
ون

ُ
Ɋِر

ْ ُ
Ľ

دِ 
ْ
ي
َ
 بأِ

ْ
م

ُ
ه
َ
ȩو

ُ
ي
ُ
Ȩ ِار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
وȟِ الأ

ُ
ا أ

َ
Ʊُِوا ي

َ
ت

ْ
ȭا

َ
 ف

َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏدِي ا

ْ
ي
َ
 وأَ

ْ
  . [الحشر] }̃يهِم



   ١٥٧        القـــرآن

، ومن #ما يروى من إجماع الصحابة على العمل بالقياس بما فيهم علي -٣

(#كلامه في ذلك قوله  في كتاب االله، ثم ما قاله أول القضاء ما : 

فإن لم يوجد ذلك في كتاب االله ، ثم ما أجمع عليه الصالحون، ÷ الرسول

اجتهد الإمام في ذلك لا يألوا  - سنة ولا فيما أجمع عليه الصالحونالتعالى ولا في 

احتياطاً، واعتبر وقاس الأمور بعضها ببعض، فإذا تبين له الحق أمضاه، وللقاضي 

  ما لإمامهم). 

لو كان القياس دليلاً شرعياً لظهرت الأدلة الدالة على كونه دليلاً  فإن قيل:

  كما ظهرت الأدلة على حجية القرآن والسنة، وما قدمتم من الأدلة غير مقنع للناظر. 

الذي يظهر لي أن حجية القياس ثابتة ومقررة في فطر العقول، بل كثيراً قلنا: 

أو الجمل أو نحوهما إذا أدرك  ما تدرك الحيوانات أحكام القياس، فإن الشاة

طعامه أو شرابه في مكان فإنه إذا جاع أو عطش في الوقت الثاني يذهب إلى ذلك 

المكان الذي أدرك فيه ذلك في الوقت الأول، وما جره إلى ذلك إلا ما ركز في 

  إدراكه من قياس الوقت الثاني على الوقت الأول. 

وإذا  ،ستنفر منك في الوقت الثانيوإذا ضربت الهرة أو نحوها في وقت فإنها 

  أحسنت إليها في وقت فإنها ستأنس إليك في الوقت الثاني. 

 {: ÷ومن هنا قال االله تعالى لنبيه 
ْ
ن

َ
 م

ْ
 بهِِم

ْ
د ĕ َ
Ǯ

َ
بِ ف

ْ
َر ْŁا Ɨِ 

ْ
م

ُ
ه
Ē
ن
َ
ف

َ
ق

ْ
ث
َ
ȩ ا

Ē
إمِ

َ
ف

 
َ
رُون

Ē
ك

Ē
ذ

َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل

َ
ع

َ
 ل

ْ
م

ُ
ه

َ
ف
ْ
ل

َ
  . [الأنفال] }̺خ

 {وقال تعالى: 
ً
ة

َ
عِظ

ْ
و

َ
ɏَا و

َ
ه

َ
ف
ْ
ل

َ
ا خ

َ
ا وَم

َ
ه

ْ
Ȭ

َ
د

َ
 ي

َ ْ
ǐ

َ
Ȩ ا

َ
 Ɏمِ

ً
الا

َ
Ȳ

َ
ا ن

َ
اه

َ
ن
ْ
ل
َ
ع

َ
ج

َ
ف

 
َ
ǐِق

Ē
ت
ُ
م

ْ
  .[البقرة] }Ɏ̓لِ

  القـــرآن

  القرآن هو أول الأدلة، وهو متواتر بين المسلمين. 

والبسملة آية في أول كل سورة إلا في سورة التوبة، وخالف في ذلك كثير من 

قالوا: إنما أتي بها للفضل والتبرك عملاً  ،وكثير من القراء والفقهاء ،السلف



 كتاب النبــــوة        ١٥٨

  )).كل أمر ذي بال لم يبدأ في أوله باسم االله فهو أجذم: ((÷بقوله 

اختلفوا في البسملة بين السور، : قال في التيسير في معرفة القراءات السبع

فكان ابن كثير وقالون وعاصم والكسائي يبسملون بين كل سورتين في جميع 

  القرآن ما خلا الأنفال وبراءة، فإنه لا خلاف في ترك البسملة بينهما. 
وكان الباقون فيما قرأنا لهم لا يبسملون بين السور، وأجمعوا على أنها بعض 

  آية في سورة النمل.

  دليل على ما ذكرنا من أن البسملة آية في أول كل سورة من وجوه:وال

 {قول االله تعالى:  -١
َ

ق
َ
ل

َ
ِي خ

Ē
Ȇا 

َ
ك

ĕ
Ɋ
َ
مِ ر

ْ
 باِس

ْ
رأَ

ْ
  ̂اق

ْ
 منِ

َ
ان

َ
س

ْ
Ⱥ ِ

ْ
 الإ

َ
ق

َ
ل

َ
خ

قٍ 
َ
ل

َ
 أن يقرأ بالبسملة.  ÷فأمر االله تبارك وتعالى نبيه  [العلق] }̃ع

سورة إلا سورة براءة،  إجماع الأمة في إثباتها في المصحف في أول كل -٢

  وهذا مع عنايتهم الكاملة في تجريد المصاحف عما ليس من القرآن. 

ه: وعندنا إجماع أهل البيت %؛ قال الإمام أبو الفتح الديلمي في تفسير -٣

ومن كل سورة أثبتت فيها،  ،نها آية من فاتحة الكتابوعند علماء العترة % إ

  ... إلخ. وأن تاركها تارك لآية من كتاب االله.

ــراءات    القـ

: ولم #وهي قراءة نافع، قال الهادي  ،ومعتمد أئمتنا % قراءة أهل المدينة

  يتواتر غيرها. 

وهي: قراءة نافع وأبي  ،بل القراءات السبع كلها متواترة وقال الجمهور:

  عمرو والكسائي وحمزة وابن عامر وابن كثير وعاصم. 

السبع كلها متواترة، وذلك أن أهل ولا بعد في قول الجمهور: إن  قلت:

ولم  ،البيت % وأهل اليمن اشتهرت بينهم قراءة أهل المدينة، وتواترت لهم

  يتواتر لهم غيرها. 



   ١٥٩        القـــرآن

وأهل مكة تواتر لهم واشتهر فيهم قراءة أخرى من السبع، ولم يتواتر لهم 

ل ولم يتواتر لهم غيرها، وكذلك أه ،غيرها، وكذلك أهل الشام تواتر لهم قراءة

الكوفة وأهل البصرة، فكل منهم تواتر لهم قراءة واحدة، ولم يتواتر لهم غيرها، 

فإذا لم يتواتر لأهل بلد من البلدان غير قراءتهم، فلا يدل ذلك على أن قراءة أهل 

مهور، بل إن القول به إنه لا بعد في قول الج فمن هنا قلنا:ة؛ بلد آخر غير متواتر

من أن القرآن قد  -لو لم نقل بتواتر القراءات السبع- وذلك لما يلزم هو الأولى، 

  دخله التصحيف والتحريف و.. إلخ. 

َا {والمعلوم أن االله تعالى قد تولى حفظه من ذلك كما قال سبحانه: 
ْ

ǽ
Ē
ز
َ
 ن

ُ
ن

ْ َ
Ĵ ا

Ē
إنِ

 
َ
ون

ُ
َافظِ

َ
Ł 

ُ َ
Ȅ ا

Ē
رَ وɉَنِ

ْ
ك

ĕ
Ȇ{ [الحجر] }̊ا ِ

ْ
ǐ

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

ُ
َاطِل

ْ
Ǻيِهِ اȩ

ْ
أ
َ
 ي

َ
 لا

ْ
 منِ

َ
هِ وَلا

ْ
ي
َ
د

َ
ي

ِيدٍ 
َ

ŉ ٍكِيم
َ
 ح

ْ
 مِن

ٌ
ɋِل

ْ
ǆ

َ
ȩ ِفِه

ْ
ل

َ
  . [فصلت] }̫خ

وذلك لأنها قراءة أهل  ، وهي قراءة نافع؛فالأولى هي قراءة أهل المدينة ،وبعد

  % التي تواترت لهم.  البيت

وكذلك أهل كل بلد ينبغي لهم أن يقرؤوا بما تواتر لهم من القراءات، وكذلك 

الكوفة  ، فأهل الشام يقرؤون بقراءتهم، لا يتجاوزونها، وأهلكان الناس قديماً

  وأهل المدينة وأهل مكة، كل يقرأُ بما تواتر له لا يتجاوز ذلك إلى قراءة أخرى. 

فأصبحت قراءة حفص التي هي إحدى السبع  ؛أما اليوم فقد تغير الحال

ها، وذلك حتى صار الجماهير لا يعرفون غير ،القراءات أكثر شهرة في البلدان

  بسبب كثرة طباعتها مما أدى إلى كثرة انتشارها واشتهارها. 

  تيسير القراءة

وأنزل القرآن على سبعة أحرف من أجل التيسير والتخفيف، والمراد بذلك 

  أنه أنزل على سبع لغات عربية. 

والحكمة في ذلك واالله أعلم أنه لو أنزل على لغة واحدة لتعسر على أهل اللغة 

ك قراءته، فبعض العرب يميل الألف إلى الياء ولا يكاد يستطيع ترك ذلالأخرى 



 كتاب النبــــوة        ١٦٠

وبتركها، وبعض العرب يحقق الهمزتين إذا  في لغته، فجاء القرآن بالإمالة

فتيسر و.... إلخ،  ،فجاء القرآن بالتخفيف والتحقيق ،وبعضهم يخفف ،اجتمعتا

  بسبب ذلك لكل قبيلة من العرب أن تقرأ القرآن على لغتها. 

  وذلك لأن اللغة العربية تسمى حرفاً.  ؛وهذا التفسير هو الأولى

: إن المراد بالسبعة الأحرف هو معاني الأحكام الشرعية التي هي: وقد قيل

  حلال، وحرام، ومحكم، ومتشابه، ومثل، وإنشاء، وخبر، وقيل غير ذلك. 

  والأولى هو ما ذكرنا. 

  المحكم والمتشابه

؛ بأن كان نصاً، أو ظاهراً ولم يخالف نصاً ولا هو الذي وضح معناه المحكم

  ما قضى العقل ببطلانه.  تْ بِ ثْ يُ  إجماعاً، ولم

بأن يكون اللفظ مشتركاً بين معنيين  ؛الذي لم يتضح معناه والمتشابه هو:

مختلفين لا يصح إرادتهما معاً، وحينئذ فيشتبه المراد منهما، ويلتبس على الناظر، أو 

راً في معناه، غير أنه مصادم لدليل قطعي من الكتاب أو من بأن يكون اللفظ ظاه

  السنة أو من العقل. 

الزيادة في التكليف، للزيادة في الثواب، والحكمة في إنزال المتشابه هو: 

وإيثار الهدى على الضلال، وفيه  ،وإتعاب النفس ،بسبب مشقة الفحص والتأمل

  تمييز الراسخ في الإيمان من المتزلزل فيه. 

العلم، وهم الذي شهد لهم  ويعلم تأويل المتشابه الراسخون في

  بالهدى، كما في حديث الثقلين وغيره.  ÷ الرسول

  ويعلمه أيضاً غيرهم من العلماء الذين لم تدنس عقولهم أهواء التقليد والتعصب. 

  لا يعلم المتشابه إلا االله :الرد على من قال

المتشابه إلا االله، وفسروا المتشابه بما تأويل لا يعلم  قال بعض الأشعرية:و

  وعدد حملة العرش، وعلى هذا فالوقف عندهم على الجلالة.  ،كان نحو عدد الزبانية



   ١٦١        القـــرآن

 { أن االله تعالى قال في المتشابه: الجواب:و
ٌ
غ

ْ
ɋ
َ
 ز

ْ
وɊهِِم

ُ
ل
ُ
 Ɨِ ق

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

Ē
م

َ
أ
َ
ف

ةِ 
َ
ن
ْ
فِت

ْ
اءَ ال

َ
تغِ

ْ
 اب

ُ
ه

ْ
 مِن

َ
ه
َ
اب

َ
ش

َ
ȸ ا

َ
 م

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
ي
َ
ȯِلهɋِو

ْ
أ
َ
اءَ ت

َ
تغِ

ْ
  .]٧[آل عمران:  }.....واَب

فدل بذلك على أن له معنى يتبعه أهل الزيغ، ويتوصلون به إلى إيقاع الناس  

في الفتنة، وحينئذ فلا بد أن يكون للمتشابه معنى آخر صحيح غير المعنى الذي 

يتبعه أهل الزيغ، ويكون هذا المعنى الآخر هو المقصود والمراد، يعلمه 

  اسخون في العلم؛ وذلك: الر

وما يشتق منها تدل بصيغتها على أن التشابه واقع بين  هَ ابَ شَ لأن كلمة تَ  -١

اثنين فأكثر، وها هنا التشابه هو بين المعاني التي تفيدها الآيات المتشابهة، فأهل 

  الزيغ يتبعون أحد معاني الآية المتشابهة ويتركون المعنى الآخر الصحيح. 

والذي يؤكد ما ذكرنا، أن الزيغ إنما يحصل باتباع المعاني التي يفسرون بها 

اءَ ... {المتشابه، وكذلك ذكر االله تعالى في آخر الآية: 
َ
تغِ

ْ
ةِ واَب

َ
ن
ْ
فِت

ْ
اءَ ال

َ
تغِ

ْ
اب

وɋِلهِِ 
ْ
أ
َ
  ؛ والتأويل هو التفسير.]٧[آل عمران:  }ت

ي يتبعه أهل الزيغ دون لو قلنا: إن المتشابه لا يعلم منه إلا المعني الذ -٢

 المعنى الصحيح لكان في ذلك نسبة القبيح إلى االله تعالى، وذلك أن المتشابه حينئذ

 لا يجوز نسبته إلى االله تعالى.  يكون تغريراً وتلبيساً وإغراءً، وذلك قبيح

، وذلك لو كان الأمر كما ذكروا لما صح العمل بما في آيات القرآن جميعاً  -٣

في كل آية أنها من المتشابه، فإن السامع للأمر يقول: لعل هذا  حتماللقيام الا

المعنى المفهوم من الآية من المفاهيم التي يتبعها أهل الزيغ؛ وإنما قلنا ذلك لأنه لا 

  يوجد في القرآن ما يدل على تمييز المتشابه من المحكم.

باً عدد الزبانية وعدد حملة العرش وما أشبه ذلك، كل ذلك لم يكن سب -٤

في تفسير ذلك وتأويله مما يوقع في  ختلافقاع المسلمين في الفتنة، وليس الالإي

إنما كان من الضلال والفتنة والزيغ، وافتتان المشركين بعدد الزبانية التسعة عشر 

  تباع. أجل السخرية والاستهزاء لا من أجل الا



 كتاب النبــــوة        ١٦٢

وɋِ{قوله تعالى في آخر آية المتشابه:  -٥
ْ
أ
َ
 ت

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
Ȭ ا

َ
 وَم

ُ Ē
ȥا 

Ē
 إلاِ

ُ
ه

َ
ل

 
َ
ون

ُ
اسِخ

Ē
يدل على أن الراسخين في العلم يعلمون تأويل  ]٧[آل عمران:}...وَاɎر

 المتشابه وتفسيره، وذلك لأن الواو ظاهرة في العطف. 

   . وعن السلف ÷ورد الوقف على الجلالة عن النبي  :فإن قالوا

بدليل صحة الوقف على آخر آية، مع أن بعدها  قلنا: الوقف لا يمنع من العطف؛

  حرف العطف في كثير من الآيات، وبدليل جواز الوقف على أوساط الآي. 

وحينئذ فمثل ذلك لا يمنع من العطف، وإنما يمنع من صحة العطف ما ذكره 

الاتصال، أو شبه الكمالين،  لأهل المعاني والبيان من كمال الانقطاع، أو كما

  نا. وذلك معدوم ه

إنما يراد به  ÷وعلى هذا فالوقف على الجلالة الذي روي عن النبي 

  الأدب والتعظيم الله جلا وعلا والتفريق بين علم االله تعالى وعلم عباده. 

مع أن واقع المسلمين يشهد لما ذكرنا فإن في القرآن آيات كثيرة يستدل  ،هذا

حين أن أهل الحق بها أهل الضلال على ضلالهم، ويستغوون بها الناس، في 

  يفسرون تلك الآيات بالتفسير الصحيح المتوافق مع الحق. 

أو نهى أو  ،ولم نجد أحداً من علماء المسلمين توقف عند تفسير آية من القرآن

  منع من تفسيرها بعلة أنها من المتشابه. 

فلم يؤثر  - والحروف المقطعة وما أشبه ذلك ،أما عدد الزبانية وحملة العرش

من علماء المسلمين في جميع العصور أنه استنكر على غيره تفسير شيء عن أحد 

ه بسبب ذلك، وعلى الجملة فلم يكن ذلك منشأ رَ فَّ له أو كَ لَّ أو ضَ  ،من ذلك

  ضلال وفتنة فيما نعلم. 



   ١٦٣        القـــرآن

  فواتح السور 

، طسم، ق، ن... إلخ من حروف الهجاء، غير رألم، أل وفواتح السور نحو:

أنه حصل الخلاف في المعاني التي تراد بها، فقال بعض أئمتنا القدامى %: إن 

  ذلك مما استأثر االله تعالى بعلمه. 

والذي يظهر أنها باقية على معانيها الوضعية، لا يراد بها في أوائل السور إلا 

  أنها حروف هجاء. 

هو ما فيها من الإشارة إلى أن القرآن الذي  -  أعلمواالله-ولعل السر في ذلك 

وقع به التحدي والإعجاز مركب من حروف الهجاء التي يتركب منها كلام 

العرب، وفي ذلك من زيادة التدليل والتقريع والتبكيت للمشركين ما لا يخفى 

  من إلزامهم الحجة التي لا يبقى لهم بعدها عذر. 

  ذلك وهي: وهذا بالإضافة إلى فوائد غير

تسمية السور باسم الحروف فيقال: سورة طه وسورة كهيعص وسورة  -١

  (ق) و..إلخ. 

مما  ،ستفتاح بهذه الحروف المقطعة غرابة وبداعة لا تعرفها العربفي الا -٢

 يستدعي إصغاءهم وجر أسماعهم إلى استماع القرآن. 

  كلام االله تعالى اتفاقاًالقرآن 

لا خلاف في ذلك بين المسلمين، وهو الذي نسمعه  ،القرآن كلام االله تعالى

  يتلى في المحاريب والمساجد. 

إن كلام االله تعالى معنى قائم في ذات االله تعالى، فجعلوا وقالت الأشعرية:

ذلك صفة له جل وعلا كالقادر والعالم، ولم يجعلوا ذلك من قبيل الحروف 

والأصوات، وجعلوا هذه الحروف المسموعة دليلاً على تلك الصفة القائمة 

  بالذات، فالكلام عندهم صفة ذاتية للمتكلم. 



 كتاب النبــــوة        ١٦٤

لغة العرب حروف وأصوات، أما ما ذكرته المعروف أن الكلام في  قلنا:

الأشعرية فغير معروف، ولا يجوز أن نفسر ألفاظ القرآن بما لا يعرف عند 

بǐٍِ {العرب، وقد قال االله تعالى: 
ُ
رĐȒَِ م

َ
انٍ ع

َ
  . [الشعراء] }τبلِسِ

 {وقال االله تعالى: 
ً
ليِما

ْ
Ȳ

َ
 ت

َ
źو

ُ
ɏ 

ُ Ē
ȥا 

َ
م

Ē َ
ȢَوΥ{ [النساء] ذي والمعلوم أن ال

سمع موسى هو حروف وأصوات، أما الكلام النفسي الذي تدعيه الأشعرية 

  فإنه غير مسموع. 

 {وقال تعالى: 
َ
م

َ َ
Ǚ 

َ
ع

َ
م

ْ
س

َ
Ȼ 

Ē
Š

َ
 ح

ُ
ه
ْ
جِر

َ
أ
َ
 ف

َ
ك

َ
ار

َ
ج

َ
ت

ْ
 اس

َ
ǐِȠِ

ْ
Ǯ

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
 مِن

ٌ
د

َ
ح

َ
 أ

ْ
وɉَنِ

 ِ
Ē

ȥ٦[التوبة: }ا[ .  

سي فلا والذي يسمعه المشركون وغيرهم حروف وأصوات، أما الكلام النف

  أحد.   يسمعه

أن الكلام يطلق بالاشتراك  عن الأشعرية #وروى الإمام يحيى 

  معنيين: على

  على المعنى القائم بالنفس. : أحدهما

  على هذه الحروف المسموعة. :وثانيهما

وحينئذ فلا نزاع بيننا وبينهم في أن هذا المسموع يسمى كلام االله تعالى حقيقة، 

االله تعالى يطلق على المعنى القائم بالنفس، فالأشعرية وإنما الخلاف في أن كلام 

، والحروف والأصوات المسموعة أنه يطلق عليه اسم الكلام حقيقة يثبتون

  عبارة عن ذلك المعنى القائم في النفس وترجمة له. 

ونحن ننكر ذلك وننفيه ونقول: لا يجوز إثبات شيء إلا بدليل، وما لا دليل 

 {عليه فيجب نفيه 
ْ

ل
ُ
 ق

َ
ǐِȰِاد

َ
 ص

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
 إنِ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ان

َ
ه

ْ
ر
ُ
وا ب

ُ
ات

َ
  .[البقرة] }Ͱه



   ١٦٥        القـــرآن

اسم الفاعل لا يشتق إلا من المعنى القائم بنفس ما يحتجون به قولهم: وم

الفاعل فيقال: أسود لما حل فيه السواد، وأبيض لما حل فيه البياض، فكذلك 

  متكلم لمن حل فيه الكلام.

اللسان العربي، وذلك أنهم لا  ذلك خلاف المجمع عليه عند أهلقلنا: 

يطلقون اسم الفاعل؛ كقائم، وقاعد، وضارب، ومتكلم إلا على من أحدث 

فعل القيام، وفعل القعود، وفعل الضرب، وفعل التكلم، وحينئذ فيكون صحة 

  إطلاق اسم الفاعل متفرعة على حدوث الفعل الذي يشتق منه اسم الفاعل.

أن االله سبحانه وتعالى يسمى خالقاً  فإن المعلوم عندنا وعندهم وأيضاً:

  ورازقاً، والخلق والرزق غير قائم بذاته. 

  والجواب عليهم شعرية إلى القول بالكلام النفسيالداعي للأ

والذي يظهر لي واالله أعلم أن الذي دعا الأشعرية إلى القول بالكلام  هذا،

من قدم القرآن، فإنهم لما  النفسي وأنه صفة ذاتية للمتكلم هو ما قرره مشائخهم

قالوا بذلك اضطروا إلى القول بأن كلام االله تعالى معنى قائم في النفس، وذلك أنه 

على قدم الحروف المسموعة، لظهور حدوثها عند العقلاء  ستدلاللم يتم لهم الا

وذلك للمحافظة على حينئذ إلى القول بالكلام النفسي؛ بضرورة عقولهم فألجئِوا 

  م، أما الحشوية لبلادتهم فقالوا: بقدم الحروف المتلوة. مذهب سلفه

 والجواب عليهم في هذا: 

أن القرآن مرتب ومركب من حروف وكلمات بعضها قبل بعض، فالآية  -١

مركبة من مجموعة كلمات، والكلمة مركبة من عدة حروف، فالكلمة التي تتقدمها 

  ذا دليل ضروري.كلمة قبلها محدثة، والحرف الذي سبقه حرف محدث، وه

 {قد سماه االله تعالى محدثاً في قوله جل وعلا:  -٢
ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
 ر

ْ
رٍ مِن

ْ
 ذِك

ْ
 مِن

ْ
ȩيِهِم

ْ
أ
َ
ا ي

َ
م

 
َ
ون

ُ
ب
َ
ع
ْ
ل
َ
 ي

ْ
م

ُ
 وَه

ُ
وه

ُ
ع

َ
م

َ
ت

ْ
 اس

Ē
ثٍ إلاِ

َ
د

ْ ُ
Ņ̃{ [الأنبیاء]  :وفي قوله سبحانه} 

ْ
 مِن

ْ
ȩيِهِم

ْ
أ
َ
ا ي

َ
وَم

وا 
ُ
ن

َ
Ǔ 

Ē
ثٍ إلاِ

َ
د

ْ ُ
Ņ ِن

َ ْ
ŉ

Ē
 اɎر

َ
رٍ مِن

ْ
 ذِك

َ
ǐِِرض

ْ
ع

ُ
 م

ُ
ه

ْ
ن

َ
ȭ̆{ [الشعراء] . 



 كتاب النبــــوة        ١٦٦

ا{قال سبحانه:  -٣
ّ
رɊَيِ

َ
 ع

ً
آنا

ْ
ر
ُ
 ق

ُ
اه

َ
ن
ْ
ل
َ
ع

َ
ا ج

Ē
فالقرآن بنص هذه  ]٣[الزخرف:  } ًإنِ

الآية مفعول بفعل فاعل هو االله تعالى، إلى غير ذلك من الآيات التي تنص على 

 {أن القرآن مفعول الله تعالى كقوله تعالى: 
ُ
 ف

Ē
م

ُ
Ȫ 

ُ
ه
ُ
ات

َ
 آي

ْ
ت

َ
كِم

ْ
ح

ُ
 أ

ْ
ن ُ َȅ 

ْ
 مِن

ْ
ت

َ
ل

ĕ
ص

 ٍƷِب
َ
كِيمٍ خ

َ
 . [ھود] }̂ح

  وقد تستدل الأشعرية على إثبات الكلام النفسي بأمور: 

  بما يروى من أن القرآن محفوظ في صدور العلماء.  -١

 بما يروى من قول الشاعر:  -٢


 

 
 

لا  ،المسموع إنما هو كلام القاري من بر أو فاجر أو صغير أو كبيربأن  -٣

لا  ،كلام االله تعالى، وكل ذلك يدل على أن كلام االله تعالى هو الكلام النفسي

  الكلام المسموع الذي هو حروف وأصوات. 

 والجواب: 
المراد بأن القرآن محفوظ في الصدور هو أن حافظ القرآن قد ارتسمت  -١

نه يستطيع أن ، بحيث إآن في صدره على ما هي عليه من الترتيبآيات القر

 يتلوها كما أنزلها االله تعالى. 

  والأشعرية لا تفسر الكلام النفسي بذلك.

والشاعر أراد أن اللسان يبين ويترجم ما يتصوره المتكلم من الكلام في  -٢

  قلبه، والأشعرية لا تفسر الكلام النفسي بذلك. 

المسموع من القرآن يسمى كلام االله تعالى على أي لسان كان، وهذا هو  -٣

المعروف عند جميع المسلمين، وعليه جرى العرف اللغوي، لذلك فإنهم يسمون 

ما سمع من قصيدة امرئ القيس، كلام امرئ القيس وما سمع من خطب أمير 

م يسمونه كلام كلام أمير المؤمنين، وهكذا ما سمع من القرآن فإنه #المؤمنين 

 {االله تعالى، ويسمونه قرآناً، وعلى هذا جاء القرآن في قوله تعالى: 
َ
 منِ

ٌ
د

َ
ح

َ
 أ

ْ
وɉَنِ

 
Ē

ȥا 
َ
م

َ َ
Ǚ 

َ
ع

َ
م

ْ
س

َ
Ȼ 

Ē
Š

َ
 ح

ُ
ه
ْ
جِر

َ
أ
َ
 ف

َ
ك

َ
ار

َ
ج

َ
ت

ْ
 اس

َ
ǐِȠِ

ْ
Ǯ

ُ
م
ْ
Ɏ٦[التوبة: }...ا[.  



   ١٦٧        السنـة

لم تبين الأشعرية حقيقة الكلام النفسي إلا بما لا يفهم منه معنى مفيد،   -٤

تى قال بعض أئمتهم الكبار: إنه لم يفهم بعد البحث والتحري أكثر من ثلاثين ح

سنة ما هو الكلام النفسي الذي يريده أبو الحسن الأشعري، وذلك أنهم يقولون: 

وهي غير المعنى الذي يتصوره المتكلم  لام النفسي صفة الله تعالى حقيقية،إن الك

ير القدرة عليه، ولم يستطيعوا بعد في نفسه قبل الكلام، وغير العلم بذلك، وغ

  ذلك أن يحددوا المراد به، وهكذا يكون الباطل. 

ولهم مذاهب من هذا القبيل، لا يمكنهم البرهنة عليها، ولا حتى تفسيرها، 

  وذلك كالكسب فإنها ضاقت عليهم المذاهب في تفسيره وتوضيحه.

وكقولهم: إن االله تعالى سيرى يوم القيامة بلا كيف، ومثل ذلك قول إخوانهم 

  ويدين بلا كيف و.. إلخ.  ،الحشوية: إن الله تعالى وتقدس وجهاً بلا كيف

ـة
ّ
   السُن

هي الدليل الثاني بعد كتاب االله تعالى، والمراد بذلك الخبر المنقول عن  السنة:

وسواءً أكان الخبر عن فعل أم عن  ،سواء أكان خبراً أم أمراً أم نهياً  ÷النبي 

  تقرير أم عن غير ذلك. 

ولا ، ÷، يتلقون السنة مباشرة عن النبي ÷فالذين عاصروا النبي 

  يحتاجون في ذلك إلى عناء ومشقة. 

، أو لم يعاصروه، فإنه يجب عليهم البحث ÷أما الذين لم يشاهدوا النبي 

، فما صح لهم من ÷لتفتيش في صحة ما يروى عن النبي والتحري وا

  وما لم يصح تركوه.  ،اتبعوه ÷ سنته



 كتاب النبــــوة        ١٦٨

  المتواتـر الخبر

وهو: ما نقله جماعة عن  ،÷لا خلاف في صحة الخبر المتواتر عن النبي 

، ÷جماعة يستحيل عند العقل تواطؤهم على الكذب، ثم كذلك إلى النبي 

  وس. ويشترط أن يكون خبرهم عن شيء محس

  بل ما حصل به العلم واليقين. ،ولا يشترط عدد معين

وذلك لحصول العلم بإخبار البلدان  ولا تشترط العدالة في المخبرين؛

  والملوك ممن ليس بعدل. 

وقد يحصل العلم بأن يخبر شخص واحد عن نفسه وعن جماعة حاضرين 

لم يكذبوه، معه أنهم رأوا كذا وكذا، أو سمعنا كذا وكذا، فسكت الحاضرون، و

  ولم يكن هناك ما يدعو إلى سكوتهم من خوف أو غيره. 

  ومن أقسام المتواتر: 

وهو أن تختلف أخبار المخبرين في اللفظ لكنها تشترك في التواتر المعنوي: 

، فإنها وقائع كثيرة، جاءت في #أدائها إلى معنى واحد، وذلك كوقائع الوصي 

 . #أخبار متفرقة، غير أنها تتفق في معنى واحد، هو الدلالة على شجاعته 
  بالقبول المتلقى الخبر

الخبر الآحادي الذي لم يبلغ حد التواتر إذا تلقته الأمة بالقبول فلا خلاف في  

صحته، ووجوب العمل به، وذلك أن تلقي الأمة له بالقبول يجري مجرى 

%، وكذلك ما تلقته  إجماعهم، وما كان كذلك فيفيد العلم عند أكثر أئمتنا 

  العترة بالقبول فإنه يفيد العلم. 

تعالى: وكل ذلك لقيام الأدلة على عصمة جماعة الأمة وجماعة العترة، كقوله 

} َ
ْ

Ʒ
َ
Ȯ 

ْ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
ɋَى و

َ
د

ُ
ه
ْ
Ɏا 

ُ َ
Ȅ 

َ Ē
ǐ

َ
ɀ
َ
ا ت

َ
دِ م

ْ
ع

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

َ
ول

ُ
س

Ē
اققِِ اɎر

َ
ش

ُ
Ȼ 

ْ
ن

َ
 وَم

َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏيِلِ اɀ

َ
 س

 
َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
لهِِ ج

ْ
ص

ُ
 وَن

Ē
Ȟ

َ
و
َ
ا ت

َ
ِ م

ĕ
Ȅ

َ
و
ُ
  .]١١٥[النساء:  }..ن

لا تزال طائفة من أمتي على ))، ((لا تجتمع أمتي على ضلالةوفي الحديث: ((



   ١٦٩        التعبد بخبر الواحد

  )). ظاهرين.. الحق

وفي جماعة العترة: آية التطهير، وآية المودة، وحديث الثقلين، وحديث 

  بحثٌ حول ذلك.  - إن شاء االله- وسيأتي فيما بعد  ،ذلك كثيرالسفينة، وغير 

  ولأخبار الآحاد تفاصيل وخلافات مذكورة في أصول الفقه.  ،هذا

  الواحد بخبر التعبد

  ولا مانع منه، ويدل على ذلك:  ،التعبد بخبر الواحد جائز

إجماع الصحابة ومن بعدهم على العمل به، ذكر ذلك الإمام عبد االله بن -١

  . # حمزة

ةٍ {قوله تعالى:  ٢
َ
ال

َ
ه
َ
ğِ 

ً
ما

ْ
و
َ
وا ق

ُ
صِيب

ُ
 ت

ْ
ن

َ
وا أ

ُ
ن
Ē
ي
َ
ɀ
َ
ت
َ
ȯ ٍ أ

َ
ب
َ
Ƀِب 

ٌ
اسِق

َ
 ف

ْ
م

ُ
ȱَاء

َ
 ج

ْ
إنِ

 
َ
ǐِادِم

َ
 ن

ْ
م

ُ
ت
ْ
ل
َ
ع

َ
ȯ ا

َ
 م

َ َ
Ȃ وا

ُ
بحِ

ْ
ص

ُ
ت
َ
ȯ̇{ [الحجرات]  فإن فيها دليلاً بمعونة سبب نزولها

  والصحابة كانوا يعملون بخبر الآحاد.  ÷أن النبي 

العقول من جواز أو وجوب العمل بخبر الواحد في دفع  ما تقرر في -٣

  النفس.  الضرر عن

ض على العدالة، والضبط، ثم العر وللعمل بخبر الواحد شروط هي:

  كتاب االله تعالى. 

القاسم بن علي واشتراط العرض هو قول القاسم والهادي وولده المرتضى و

((أنه قال  ÷وذلك لما روي عن النبي العياني % وغيرهم،  ألا وإنه : 

عرضوه على كتاب ، فما روي عني فاسيكذب علي كما كذب على الأنبياء من قبلي

  ...الحديث)). .االله تعالى، فما وافقه فهو مني وأنا قلته

  تفصيل أمير المؤمنين (ع) لأحوال الرواة

في أحوال الرواة تفصيل مذكور في نهج البلاغة ولفظة:  #ولأمير المؤمنين 

وعاماً  ،وناسخاً ومنسوخاً  ،وصدقاً وكذباً  ،إن في أيدي الناس حقاً وباطلاً(

 ÷على رسول االله  بَ ذِ وحفظاً ووهماً، وقد كُ  ،ومحكماً ومتشابهاً  ،وخاصاً 



 كتاب النبــــوة        ١٧٠

ذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من ك((عهده حتى قام خطيباً فقال:  في

  )). النار من

رجل منافق مظهر للإيمان وإنما أتاك بالحديث أربعة رجال ليس لهم خامس، 

 ،متعمداً  ÷متصنع بالإسلام، لا يتأثم، ولا يتحرج، يكذب على رسول االله 

 :فلو علم الناس أنه منافق كاذب لم يقبلوا منه ولم يصدقوا قوله، ولكنهم قالوا

ولقف عنه، فيأخذون عنه وقد  ،وسمع منه ،رآه ÷صاحب رسول االله 

م بما وصفهم به لك، ثم بقوا ووصفه، أخبرك االله عن المنافقين بما أخبرك

، فتقربوا إلى أئمة الضلال والدعاة إلى النار بالزور والبهتان، ÷ بعده

وأكلوا بهم الدنيا، وإنما الناس  ،وجعلوهم على رقاب الناس ،فولوهم الأعمال

  فهذا أحد الأربعة.  ،عصمه االلهمع الملوك والدنيا إلا من 

شيئاً لم يحفظه على وجهه، فوهم فيه ولم  ÷ورجل سمع من رسول االله 

، ÷ويقول: أنا سمعته من رسول االله  ،فهو في يديه يرويه ويعمل به ،يتعمد كذباً 

  فلو علم الناس أنه وهم فيه لم يقبلوا منه، ولو علم هو أنه كذلك لرفضه. 

وهو لا  ثم نهى عنه ،شيئاً يأمر به ÷ورجل ثالث سمع من رسول االله 

ولم يحفظ  مر به وهو لا يعلم، فحفظ المنسوخيعلم، أو سمعه نهى عن شيء، ثم أ

منه أنه  منسوخ لرفضه، ولو علم المسلمون إذ سمعوهالناسخ، فلو علم أنه 

  منسوخ لرفضوه. 

، مبغض للكذب  رسولهولا على ،وآخر رابع لم يكذب على االله عز وجل

بل حفظ ما سمع على  ،، ولم يهم به÷وتعظيماً لرسوله خوفاً الله تعالى، 

ظ الناسخ، فعمل وجهه، فجاء به على ما سمعه، ولم يزد فيه، ولم ينقص منه، وحف

وعرف الخاص والعام فوضع كل شيء  ،فجنب عنه به، وحفظ المنسوخ

  موضعه، وعرف المتشابه ومحكمه. 



   ١٧١        التعبد بخبر الواحد

فكلام خاص،  له وجهان: ÷ن الكلام من رسول االله وقد كان يكو

فيحمله السامع  ÷وكلام عام، فيسمعه من لا يعرف ما عني به رسول االله 

  ولا ما خرج من أجله.  ،ولا ما قصد به ،ويوجهه على غير معرفة بمعناه

كأن يسأله ويستفهمه، حتى إن كانوا  ÷وليس كل أصحاب رسول االله 

وكان ، حتى يسمعوا كلامه ÷ أو الطارئ فيسأله ليحبون أن يجيء الأعرابي

لا يمر بي شيء من ذلك إلا سألت عنه، وحفظته، فهذه وجوه ما عليه الناس في 

  . #. انتهى كلامه هم وعللهم في رواياتهم..اختلاف

  الطريق إلى معرفة الرواية الصحيحة

كما قال أمير المؤمنين،  ÷قلت: قد كثرت الأحاديث المروية عن النبي 

وكل فرقة تروي من الحديث ما لا يكاد  ،وأصبحت فرق الإسلام اليوم كثيرة

قبول ما روي من الحديث عن  ودونت ذلك في كتب، ولا يجوز ،يحصى

إلا إذا قامت الدلالة الصحيحة على صحة الرواية، والذي يدل  ÷  النبي

  على صحة الرواية:

  إما أن تجمع الطوائف المختلفة على صحتها. 

وإما أن تقوم الدلالة المعتبرة على ثقة الرواة وعدالتهم، ولم تقم الدلالة إلا على 

 والمودة وآية التطهير ،وذلك كحديث الثقلين والكساء ،ثقة أهل البيت وعدالتهم

 ÷لأهل بيت الرسول  ÷من االله ورسوله  ةفإن ذلك شهاد ،. إلخو..

  بالعدالة والثقة وأنهم أهل التبليغ والهدى، وأن متبعهم ناج، ومخالفهم هالك. 

وما لا فلا، أما  ،وعلى هذا فما صححه أهل البيت من الحديث فهو صحيح

  سائر الفرق فلم يأتوا على صحة ما رووا بدليل. 

واستدلوا بقوله تعالى:  ،وقد قال قوم بامتناع العمل بخبر الواحد سمعاً  ،هذا

} 
ٌ
م

ْ
 بهِِ عِل

َ
ك

َ
Ɏ 

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ا ل

َ
 م

ُ
ف

ْ
ق

َ
ȩ 

َ
 {. و ]٣٦[الإسراء:  }وَلا

ĕ
َق ْŁا 

َ
ũِ مِن

ْ
غ

ُ
Ȭ 

َ
 لا

Ē
ن

Ē
 الظ

Ē
إنِ

 
ً
ئا

ْ
Ʉ

َ
  ونحو ذلك من الآيات التي تنهى عن اتباع الظن.  ]٣٦[یونس: }ش



 كتاب النبــــوة        ١٧٢

أن الدليل الخاص قد دل على العمل بخبر الواحد العدل، فيجب حينئذ  :والجواب

  تخصيص عموم الآيات المذكورة بهذا الدليل الخاص، وذلك للجمع بين الأدلة. 

  كما هو مقرر في كتب الأصول.  ،وهذا الجمع متعين في مثل ذلك

 

هم السهو أو الغلط فيما أمروا بتبليغه، لا يجوز على الأنبياء صلوات االله علي

 {وذلك لأن تجويز ذلك يرفع الثقة، وقد قال تعالى: 
ُ
وه

ُ
ذ

ُ
خ

َ
 ف

ُ
ول

ُ
س

Ē
 اɎر

ُ
م

ُ
ȱا

َ
ا آت

َ
وَم

وا
ُ
ه
َ
ت
ْ
ȫا

َ
 ف

ُ
ه

ْ
ن

َ
ȭ 

ْ
م

ُ
ȱا

َ
ه

َ
ȫ ا

َ
ى{وقال تعالى:  ]٧[الحشر: }وَم

َ
و

َ
ه
ْ
Ɏنِ ا

َ
 ع

ُ
طِق

ْ
ن
َ
Ȭ ا

َ
  ̄وَم

ْ
إنِ

 
َ

Ůو
ُ
ٌ ي ْ

űَو 
Ē

 إلاِ
َ
و

ُ
  .[النجم] }̅ه

وفي جميع  ،على الإطلاق ÷تعالى بأخذ كل ما صدر عن رسوله  فأمر

فعلمنا أن االله تعالى قد حرس رسوله عن ولم يستثن حالة من حالة،  ،الأحوال

  السهو والغلط فيما أمر بتبليغه إلى الناس. 

 

وقد قدمنا شيئاً مما يدل على اعتباره وهو:  هو ثالث الأدلة الشرعية، القياس:

  إلحاق فرع بأصل لتحصيل مثل حكم الأصل في الفرع لاشتراكهما في علة باعثة.

قياس النبيذ والحشيش وسائر المخدرات على الخمر بسب اشتراكهما في  :مثاله

  العلة التي دعت الشارع إلى تحريم الخمر. 

إلحاق فرع بأصل  :وهو ،وهناك نوع من القياس اسمه قياس العكس

 :مثالهرع لافتراقهما في العلة الباعثة، لتحصيل مثل ضد حكم الأصل في الف

  قياس صلاة الوتر على صلاة الفجر. 

والحكم المستفاد من القياس هذا هو إثبات أن الوتر نافلة، والعلة في الفرع هي 

   الراحلة. صحة الوتر على الراحلة، والعلة في الأصل هي عدم صحة الفجر على

  وشروط مذكورة في كتب أصول الفقه. ،وأقسام ،وللقياس تفاصيل



   ١٧٣        الإجـمــاع

 

  الإجماع أحد الأدلة وينقسم إلى قسمين، إجماع عام، وإجماع خاص.

  في عصر على أمر.  ÷المجتهدين العدول من أمة محمد  اتفاقفالأول هو: 

  في عصر على أمر.  ÷المجتهدين العدول من آل الرسول  اتفاقوالثاني: 

  والذي يدل على أن إجماع الأمة دليل قول االله تعالى: 

ɀيِلِ {
َ
َ س ْƷ

َ
Ȯ 

ْ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
ɋَى و

َ
د

ُ
ه
ْ
Ɏا 

ُ َ
Ȅ 

َ Ē
ǐ

َ
ɀ
َ
ا ت

َ
دِ م

ْ
ع

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

َ
ول

ُ
س

Ē
اققِِ اɎر

َ
ش

ُ
Ȼ 

ْ
ن

َ
وَم

 
ً
صƷِا

َ
ɏ 

ْ
اءَت

َ
 وسَ

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
لهِِ ج

ْ
ص

ُ
 وَن

Ē
Ȟ

َ
و
َ
ا ت

َ
ِ م

ĕ
Ȅ

َ
و
ُ
 ن

َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏفالذي يخالف  .[النساء] }ʹا

إجماع المؤمنين متبع لغير سبيلهم، والمتبع لغير سبيلهم داخل في الوعيد المذكور، 

  بنص هذه الآية. 

)) ((لن تجتمع أمتي على ضلالةوفي الحديث:  لا تزال ))، وفي حديث آخر: 

الحديث))، وفي كتب الأصول المزيد من طائفة من أمتي على الحق ظاهرين... 

  أدلة الإجماع فخذها من هناك. 

  ÷ الرسول آل إجماع

في  ÷دليل وحجة قوله  ÷والذي يدل على أن إجماع آل الرسول 

الحديث المتواتر المعلوم، الذي روته طوائف الأمة، وهو في صحيح مسلم وفي 

بعدي أبداً كتاب االله وعترتي إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا من غيره: ((

  )). أهل بيتي إن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض

  وفي السنة ما لا يكاد يحصى مما يؤيد ما ذكرنا. 

ذلك، كآية التطهير، وآية  وهذا بالإضافة إلى ما جاء في القرآن مما يؤكد

  و...إلخ.  المودة

هذه الأدلة الأربعة التي هي الكتاب والسنة والقياس والإجماع هي  ،نعم

الأصول التي تؤخذ عن طريقها أحكام الشريعة، ومن هنا سميت 



 كتاب النبــــوة        ١٧٤

سم مع ما ذكرنا ما علم من الدين وقد أدخلوا تحت هذا الا )،الشرائع أصول(

الصلاة، والصيام، والحج، والزكاة، والجهاد، وتحريم الزنا،  :ضرورة، نحو

  المعلومة.   لخمر، والربا، وما أشبه ذلك من الأحكام القطعيةوا

  ختلافوالا التفرق
فيه منهي عنه في كتاب االله تعالى، قال االله تعالى و  ختلافالتفرق في الدين والا

وا {هو يخاطب المسلمين في سورة آل عمران: 
ُ
ق
Ē
ر

َ
ف

َ
ȩ 

َ
ِين

Ē
Ȇ

َ
Ǔ وا

ُ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ت

َ
وَلا

ا
َ
دِ م

ْ
ع

َ
Ȩ 

ْ
وا مِن

ُ
ف
َ
ل
َ
ت

ْ
  وَاخ

ٌ
ظِيم

َ
 ع

ٌ
اب

َ
ذ

َ
 ع

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
 وأَ

ُ
ات

َ
ن
ĕ
Ʉَ ْǺا 

ُ
م

ُ
اءَه

َ
  .[آل عمران] }ͪج

ا {وقال سبحانه وتعالى:  
َ
ن
ْ
ي

َ
ح

ْ
و

َ
ِي أ

Ē
Ȇوَا 

ً
وحا

ُ
 بهِِ ن

Ē
Ƃَا و

َ
ينِ م

ĕ
ȅا 

َ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

َ
ع َ َ

Ǫ

 
َ
ين

ĕ
ȅوا ا

ُ
Ȱيِم

َ
 أ

ْ
ن

َ
 أ

َ
žɄِوَع 

َ
źو

ُ
ɏَو 

َ
راَهِيم

ْ
ا بهِِ إبِ

َ
ن
ْ
ي

Ē
ا وَص

َ
 وَم

َ
ْك َǾِوا  إ

ُ
ق
Ē
ر

َ
ف

َ
ت
َ
ȩ 

َ
وَلا

  .]١٣[الشورى: }...الآيةȯيِهِ 

((ستفترق أمتي إلى ثلاث وسبعين فرقة كلها هالكة وفي الحديث المشهور: 

  )). إلا فرقة

الذي يمزق الشمل ويحمل على التعادي والتباغض  ختلاففإن الا ،وبعد

فساد لما يؤدي إليه من الوذلك  ؛والقطيعة ممقوت في العقل، قبيح عند الفطرة

 {وقد قال سبحانه وتعالى: والدمار، 
َ

 وَلا
َ

ب
َ
ه

ْ
ذ

َ
وا وَت

ُ
ل

َ
ش

ْ
ف

َ
ت
َ
ȯ وا

ُ
ع

َ
از

َ
ن
َ
ȩ 

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ĵِ٤٦[الأنفال: }الآية..ر[.  

لتفات إلى ما يقوله بعض المتطفلين من تسهيل لذلك فلا يجوز ولا ينبغي الا

)) ..)) ثم روايتهم لحديث: ستفترق أمتي.أمر الخلاف ومن الطعن في حديث 

  )).أمتي رحمة اختلاف((

 ،متلقى بالقبول ،فتراق مشهور بين جميع طوائف الأمةوذلك أن حديث الا

فلا يسمع فيما كان كذلك طعن، وإن تم لهم طعن في ذلك الحديث المشهور فآية 

 ،والتفرق ختلافآل عمران التي ذكرناها تنص نصاً قاطعاً على تحريم الا

  العظيم.  وتتوعد على ذلك بالعذاب



   ١٧٥        التفرق والاختلاف

)) فلا يصح لمعارضته لنص أمتي رحمة اختلافم بحديث: ((استدلالهوأما 

  ولا التعويل عليه.  ،لتفات إليهلقرآن، وما كان كذلك فلا يجوز الاا

  : ختلافالاأنواع 

 نوعان:  ختلافالا
  في المسائل الأصولية.  اختلاف -١

  في المسائل الفرعية العملية.  اختلاف -٢

  في المسائل الأصولية:  ختلافالا
 ،الذي مزق جماعة الأمة ختلافهو الا في المسائل الأصولية ختلافالا

 {وجعلها شيعاً وأحزاباً 
َ
ون

ُ
رحِ

َ
 ف

ْ
هِم

ْ
ي َ َȅ ا

َ
بٍ بمِ

ْ
 حِز

ē ُ
Ǘ̶{ [المؤمنون]  يكفر بعضهم

  و... إلخ.  ،ويلعن بعضهم بعضاً  ،بعضاً 

في المسائل التي ترجع  ختلافوالعداء إنما نشأ من الا ختلافوكل ذلك الا

  وما يلحق بها من مسائل أصول الدين.  ،إلى معرفة االله تعالى

  في المسائل الفرعية:  ختلافالا

 - تحت مطلق النهي الوارد في القرآنوإن كان قد دخل –في ذلك  ختلافالا

  وذلك لعدة أمور: ؛سهل يسير

  لحصوله في زمان الصحابة.  -١

 لحصوله بين الأئمة من أهل البيت %.  -٢
 لا يتسبب في حصول العداء والتضليل والتكفير.  -٣
 لا يوهن من حبل المودة والولاء بين المختلفين.  -٤

أنظار العلماء  ختلافوهذا مع أنه لا يمكن التخلص منه، وذلك لا

 {المجتهدين في استنباط دقائق الأحكام الشرعية، وقد قال تعالى: 
َ

  لا
ُ

ف
ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
ي

ا
َ
ه

َ
ع

ْ
 وسُ

Ē
 إلاِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

ُ Ē
ȥ{، ]٢٨٦[البقرة: }ا 

َ
ا لا

َ
 م

Ē
 إلاِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

ُ Ē
ȥا 

ُ
ف

ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ي

ا
َ
اه

َ
  .]٧[الطلاق:}آت



 ـــوةكتاب النبـ        ١٧٦

 {بدليل قوله تعالى:  ؛والنظر معفو عنه جتهادوالخطأ في الا
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
س

ْ
Ʉ
َ
وَل

 
ْ

ت
َ
د

Ē
م

َ
ع

َ
ȩ ا

َ
 م

ْ
Ȳِن

َ
 بهِِ وَل

ْ
م

ُ
ȩ
ْ
أ

َ
ط

ْ
خ

َ
ا أ

َ
 ȯيِم

ٌ
اح

َ
ن

ُ
 ج

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
  .]٥[الأحزاب:  }ق

  ...)).رفع عن أمتي الخطأ والنسيانوفي الحديث: (( 

في المسائل الفرعية  تفاقغير أنه ينبغي على العلماء المجتهدين أن يسعوا إلى الا

نهم على ما عند الآخر طلاع من كل موالا ،وذلك بالمناقشة والمفاهمة ،ما أمكن

وبذلك سيقل الخلاف، وهذا هو اللازم، وإلى مثله أشار الإمام في المسألة، 

  . #الهادي 

في العقائد فدواؤه صعب مستصعب، ولا يرفعه أو يقلل منه  ختلافأما الا

  ودولة قوية. ،إلا سلطان قاهر

غير أن الواجب على العالم أن يظهر علمه ويوضح حججه للمخالف 

 {المتعصب 
َ
 ب

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
ك

َ
ل

َ
 ه

ْ
ن

َ
 م

َ
لكِ

ْ
ةٍ Ǿَِه

َ
ن
ĕ
Ʉ
َ
 ب

ْ
ن

َ
ȭ Ē َ

ű 
ْ
ن

َ
Ťَ م

ْ َ
ĵَةٍ و

َ
ن
ĕ
Ʉ{  :٤٢[الأنفال[.  

  الأصول في الحق وحدة

  الحق في المسائل الأصولية واحد: 

والمراد بالمسائل الأصولية مسائل أصول الدين التي هي موضوع هذا 

الكتاب، ومسائل أصول الفقه، ويلحق بها أصول الشرائع التي مر ذكرها قبيل 

  والمسائل القطعية من الفروع.هذا الفصل، 

فكل ما كان كذلك فإن الحق فيه واحد، بمعنى أنه لا يجوز تصويب 

  المختلفين جميعاً في شيء من ذلك. 

ولا خلاف في ذلك بين طوائف الأمة، فالمعتزلة تضلل كل من خالفها في 

مسألة مما ذكرنا، وكذلك الأشعرية، وسائر فرق المجبرة، كل فرقة تضلل 

مخالفها، والإمامية تضلل مخالفيها، وكذلك سائر فرق الشيعة، كل فرقة تضلل 

  و... إلخ.  ،الفرقة الأخرى، والزيدية تضلل مخالفيها أيضاً 

  لا نحتاج بعد إجماعهم إلى إقامة الدليل على أن الحق واحد في تلك المسائل. و



   ١٧٧        حكم المخالف للحق في هذا الباب

  الباب هذا في للحق المخالف حكم

يختلف الحكم الذي يلحق بالمخالف في شيء من المسائل المذكورة بحسب 

  وأصغرها العفو.  ،المسائل والأحوال، فاكبر الأحكام الكفر اختلاف

الزكاة، أو ينكر تحريم الخمر، أو ينكر ما  فالذي ينكر وجوب الصلاة، أو -١

فهذا كافر تلحقه  -القطعية المعلومة في دين الإسلامأشبه ذلك من الأحكام 

، والباطنية من هذا القسم ÷لأنه مكذب الله تعالى ولرسوله  أحكام الكفر؛

  عند كثير من العلماء. 

د والعناد أم سواء أكان الجهل عن طريق العم ،والجاهل باالله تعالى كافر -٢

 عن طريق الخطأ والجهل. 
والدليل على ذلك أن االله تعالى لم يعذر أحداً من المشركين ولا غيرهم من أهل 

بإلحاق أحكام  ÷الكتاب بجهل أو بخطأ أو بغير ذلك، بل أمر رسوله 

  الكفر بهم من القتل والسبي وتغنم الأموال و.... إلخ. 

تعالى، وكذلك المجبر، وهذا بالإضافة إلى  والمشبه الله تعالى بخلقه جاهل باالله

تكذيبهم الله تعالى فيما لا يكاد يحصى من النصوص القرآنية التي تصيح بتكذيب 

  المجبرة والمشبهة، تعالى االله عما يقولون علواً كبيراً. 

لتكذيبهم  ؛الذي يتأول آيات القرآن بغير ما تحتمله وبغير دليل كالباطنية كافر - ٣

  وذلك بسبب ادعائهم لعلم الباطن الذي لم يجعل االله إليه سبيلاً.  ،الله ولرسوله

ولا يصل  ،الذي يخالف أحد الإجماعين عمداً فاسق لتعمده مخالفة الحق -٤

وذلك أن الدليل الدال على حجية الإجماعين ليس  ،به ذلك إلى منزلة الكفر

 . استدلاليبل  ،بضروري
رنا، كمن ينكح المرأة في العدة الذي يخالف الحق خطأً في غير ما ذك -٥

جهلاً، أو كالذي يخالف في بعض المسائل الأصولية التي لا يستلزم الخطأ فيها 

ا {الجهل باالله تعالى فمعفو عنه، لقوله تعالى: 
َ
 ȯيِم

ٌ
اح

َ
ن

ُ
 ج

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
س

ْ
Ʉ
َ
وَل

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
 ق

ْ
ت

َ
د

Ē
م

َ
ع

َ
ȩ ا

َ
 م

ْ
Ȳِن

َ
 بهِِ وَل

ْ
م

ُ
ȩ
ْ
أ

َ
ط

ْ
خ

َ
  .]٥[الأحزاب:  }أ



 كتاب النبــــوة        ١٧٨

  الظنية جتهادالا مسائل في ختلافالا

قال جمهور أئمتنا % وجمهور غيرهم: إن الحق في الظني من الفروع واحد، 

  . فهو المصيب، ومن أخطأه فهو المخطئمن أصابه 

كل مجتهد في الظني من الفروع مصيب للحق، بمعنى أنه ليس الله فيه  وقيل:

  ه. اجتهادكل مجتهد ما أداه إليه  ، وإنما مراد االله تعالى منجتهادحكم معين قبل الا

  مسائل الفروع الظنية تنقسم إلى قسمين:  قلت:

  ما يؤخذ من الكتاب والسنة بأحد الدلالات المعتبرة. الأول:

، وذلك كتفاصيل أحكام أروش جتهادما يؤخذ عن طريق الا الثاني:

أشبه  وما ،وتقدير النفقات، وكتقدير جزاء الصيد، الجنايات، وتقويم المتلفات

  ذلك مما لم يأت فيه بخصوصه حكم في الكتاب أو السنة.

  والقسم الثاني كل مجتهد فيه مصيب. فالقسم الأول الحق فيه مع واحد، 

  والدليل على ما ذكرنا: 

فلا شك أن للكتاب والسنة أحكاماً شرعية مدلولاً عليها  أما القسم الأول:

  بدلائل معتبرة في لغة العرب.

  عربي، والشارع حكيم لا يخاطب بما لا يريد.  ÷الرسول وكل من القرآن و

  فمن أصاب مراد االله تعالى في ذلك فهو المصيب، ومن أخطأه فهو المخطئ. 

فالمجتهد الذي يعمل بالعام من غير بحث كامل عن مخصصه مخطئ، من 

ص تحت حكم العام وهو في الواقع غير داخل.    حيث إدخاله للمخصَّ

وذلك أن حكم االله عمل بالمنسوخ ويترك الناسخ مخطئ، والمجتهد الذي ي

ص وفي الناسخ.    تعالى متعين في المخصِّ

فلا يمكن لأحد أن يدعي أن حكم االله تعالى متعين فيما وأما القسم الثاني: 

على أنه لا طريق إلى إثبات الأحكام فيها إلا  تفاقكان كما ذكرنا، وذلك للا



   ١٧٩        الاختلاف في مسائل الاجتهاد الظنية

إلا الأحكام  ÷ذكر في كتابه وعلى لسان رسوله ، لأن االله تعالى لم يجتهادالا

  أما الأحكام التفصيلية فإنه تعالى وكلها إلى نظر الحكام والمجتهدين.  ،الجملية

فإذا تحرى المجتهد فيما كان كذلك، وبالغ في النظر، ثم حكم على ضوء ذلك 

 ،وقام بما كلف به، وأصاب فيما حكم، بحكم فإنه بلا شك قد أدى مراد االله

  واستقصى في ذلك جهده.  ،هذا إذا بالغ في التحري والنظرو

  والرد عليها في المسائل الفرعية الظنية مصيب كل مجتهد  :أدلة من قال

  يستدل من قال إن كل مجتهد في المسائل الفرعية الظنية مصيب بأدلة:  ،نعم

ا {قوله تعالى:  :منها
َ
وه

ُ
م

ُ
ت
ْ
Ƞَر

َ
 ت

ْ
و

َ
ةٍ أ

َ
 Ǿِن

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ت
ْ
ع

َ
ط

َ
Ȱ ا

َ
نِ م

ْ
بإِذِ

َ
ا ف

َ
وɎهِ

ُ
ص

ُ
 أ

َ َ
Ȃ 

ً
ة

َ
ائمِ

َ
ق

 ِ
Ē

ȥا {. وقوله تعالى في شأن الذين التبست عليهم جهة القبلة: ]٥[الحشر:  }ا
َ
م

َ
ن
ْ
Ȭ
َ
أ
َ
ف

 
ٌ
ليِم

َ
 ع

ٌ
 واَسِع

َ Ē
ȥا 

Ē
ِ إنِ

Ē
ȥا 

ُ
ه

ْ
 وجَ

Ē
م

َ
ث
َ
ȯ وا

ē
ل
َ
و
ُ
  . [البقرة] }ʹت

  وبأن الصحابة اختلفوا في كثير من المسائل، ولم ينكر بعضهم على بعض. 

فالقطع وتركه، من المباح الذي يستوي فعله  والجواب: أما الآية الأولى

فمن قطع فبإذن االله، ومن ترك فبإذن االله تعالى، فلا حرج في ذلك على من  ،وتركه

  قطع ولا من ترك. 

صلَّوا إلى غير قبلة بعد التحري قد أصابوا فيما فإن الذين  :أما الآية الثانيةو

  فعلوا، وأدوا الله ما يجب عليهم، وذلك أن االله تعالى لا يكلف نفساً إلا وسعها.

 {وقوله في آخر الآية: 
ٌ
ليِم

َ
 ع

ٌ
 واَسِع

َ Ē
ȥا 

Ē
، يدل على ما قلنا، وذلك أن }إنِ

الذين صلَّوا إلى غير المعنى أن االله تعالى واسع الرحمة، فهو لذلك لا يُضيقّ على 

مهم الأجر، وعليم بحالهم وبضعفهم؛ لذلك لم يحرج عليهم في القبلة، ولا يحر

  لعلمه بعجزهم في تلك الحال.  خطئهم؛

وأما ما روي من عدم إنكار الصحابة بعضهم على بعض في خلافاتهم فلا 

لى وذلك أن الإنكار لا يجب إلا عما قلتم من أن الحق مع كل واحد،  يدل على



 كتاب النبــــوة        ١٨٠

والمختلفون من الصحابة لمعاصي من ترك واجب أو فعل محرم، من يرتكب ا

  ه. اجتهاد  ليسوا كذلك، وذلك أن كل مجتهد مكلف بما أداه إليه

لمسائل التي الإنكار لكثير من ا #مع أنه قد اشتهر عن أمير المؤمنين  ،هذا

  ونقل أيضاً الإنكار عن كثير من الصحابة. اختلفت فيها الصحابة، 

  ياتجتهادفي الا ئحكم المخط

إذا أخطأ المجتهد ولم يصب الحق بعد أن استقصى في النظر والبحث 

 بهِِ {لقوله تعالى:  ؛والتحري فلا إثم عليه
ْ
م

ُ
ȩ
ْ
أ

َ
ط

ْ
خ

َ
ا أ

َ
 ȯيِم

ٌ
اح

َ
ن

ُ
 ج

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
س

ْ
Ʉ
َ
وَل

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
 ق

ْ
ت

َ
د

Ē
م

َ
ع

َ
ȩ ا

َ
 م

ْ
Ȳِن

َ
د غير أنه يشترط لذلك أن لا يتعم، ]٥[الأحزاب:  }وَل

%، وأن تكون علوم أهل البيت هي مصدر  المجتهد مخالفة أهل البيت 

  ه.اجتهادوأن تكون قواعد أصولهم هي الأسس التي بنى عليها ه، اجتهاد

وإنما قلنا ذلك لما ثبت بالأدلة المتكاثرة، أن أهل البيت هم أهل الحق، وأن  

إلا حديث الثقلين المتواتر  لفهم هالك، ولو لم يكن من الأدلةومخا ،متبعهم ناج

  وقد جاء في ذلك ما لا يكاد يحصى؟لكفى، كيف 

   النســـــخ

يمضي وقت  ويشترط أن ،تبديل حكم شرعي بحكم شرعي آخر :هوالنسخ 

  واتفق المسلمون على جواز النسخ، وخالف في ذلك شذوذ. يمكن فيه العمل بالأول، 

ما يترتب عليه من الحكم والمصالح الراجعة إلى  :ووجه الحكمة في النسخ

  الأحوال والأزمان.  اختلافالعباد، ولا شك أنها تختلف ب

  لأنه يستلزم الغفلة، واالله تعالى لا تجوز عليه الغفلة.  ؛ولا يجوز البداء على االله تعالى

؛ أو يأمر بضده ثم ينهى عن ذلك الشيء : أن يأمر الآمر بشيء،والبداء هو

  أو في شيء آخر.  ،ظهر له بعد الأمر الأول أن المصلحة في تركهلأنه 
 



        ١٨١   

  

مسألة الإمامة من أكبر مسائل أصول الدين وأعظمها، وذلك لما يترتب عليها 

من جهاد الظالمين، وإحياء الدين، وإقامة العدل والإنصاف والحدود، وتأمين 

ولما فيها من إصلاح  ،اثم توزيعه يء،الطرق، وجمع الصدقات والف

  والدنيا.   الدين

لذلك  ائم مقامه، يقوم بأعماله ووظائفه؛وق ،÷والإمام خليفة للنبي 

من مات ولم وجبت معرفة الإمامة على كل مكلف، يؤكد ذلك الخبر المشهور: ((

  )). يعرف إمامه مات ميتة جاهلية

امُ وفي نهج البلاغة (( ةُ قُوَّ هِ عَلىَ خَلْقِهِ إنَِّمَا الأئَِْمَّ وَعُرَفَاؤُهُ عَلىَ عِبَادِهِ وَلاَ  ،اللَّ

  )). يَدْخُلُ الجَْنَّةَ إلاَِّ مَنْ عَرَفَهُمْ وَعَرَفُوهُ وَلاَ يَدْخُلُ النَّارَ إلاَِّ مَنْ أَنكَْرَهُمْ وَأَنكَْرُوهُ 

عن أئمة أهل البيت  اً كثير في شرح الأساس في هذا المعنى شيئاً  وقد نقل

  %، ذكروا فيه التأكيد والتشديد في وجوب معرفة الأئمة على كل مكلف. 

استثنى من ذلك الأعجمي والمرأة  #إلا أن الإمام القاسم بن إبراهيم 

  فإنه قال: إن جملة الإسلام تجزيهم.  ،والجاهل الذي لم يقرأ القرآن، ولم يعلم العلم

  أن إقرارهم بالإسلام جملة يجزيهم.  #أراد 

ولا تكون الإمامة إلا لشخص واحد، وذلك أن تعدد الأئمة في وقت واحد 

  وبلاد واحدة يؤدي إلى التشاجر والنزاع والفساد.

لأن النبي يتبع الوحي،  النبوة فلا يحصل فيها شيء من ذلك؛وهذا بخلاف 

 ،اعدت بين الإمامين الدياروقد يجوز قيام إمامين في وقت واحد، وذلك إذا تب

  . ’مثل ما كان بين الإمام الهادي إلى الحق وبين الإمام الناصر الأطروش 

  والإمامة من الواجبات التي أوجبها العقل والشرع. 



 كتاب الإمــامـــــة        ١٨٢

فالعقل يوجب دفع ضرر بعض الناس عن بعض، ولا يتم ذلك إلا بالإمام، 

 ينفكون عن طبائعهم ودواعيهم لا اختلافوذلك أن الناس مع كثرتهم و

ولا  ،ولا ينزجرون عن ذلك، وظلم بعضهم بعضاً، عدوان بعضهم على بعض

ينفكون عنه إلا إذا كان هناك رئيس له قوة وسطوة وأعوان، يمنعهم الخوف منه 

عن الظلم والعدوان، ثم إن عادة البشر في كل زمان ومكان لا يوجد منهم قبيلة أو 

  وينتصف للمظلوم من الظالم.  ،يفشعب إلا وله رئيس يمنع القوي من الضع

أجمعت الصحابة على أنه لا بد من  ÷وأما دليل الشرع فإنه لما توفي النبي 

رئيس يقوم بأمر الأمة، ثم من بعدهم إلى اليوم، فإنهم حين يموت الإمام 

  يفزعون إلى نصب إمام، ويطلبونه، ويعتقدون وجوب قيامه. 

بالمال والنفس والجنان والأركان، والواجب على الأمة إعانة من يصلح لها 

  وعلى ذلك اتفقت الأمة.

وذلك لأنه لا يتم حفظ بيضة الإسلام، وإقامة شعائره، وإقامة العدل 

  و.. إلخ. إلا بإعانة الإمام ونصرته.  ،والإنصاف، وإقامة الحدود

   للخلافة يصلح ممن الزمان يخلو لا

ولا بد في كل زمن من وجود من يصلح للإمامة من منصبها الشرعي، وعلى 

  ذلك أجمعت العترة، ووافقهم غيرهم. 

في الحديث المشهور: ((أهل بيتي كالنجوم كلما أفل  ÷ودليل ذلك قوله 

(( ÷نجم طلع نجم)) وقوله  إني تارك فيكم ما إن في حديث الثقلين: 

إن اللطيف  ،كتاب االله وعترتي أهل بيتي :تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبداً 

  )). الخبير نبأني أنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض

إن عند كل بدعة يكاد بها الإسلام ولياً من أهل بيتي موكلاً يعلن : ((÷وقوله 

  )). الحق، وينوره، ويرد كيد الكائدين، فاعتبروا يا أولي الأبصار، وتوكلوا على االله



   ١٨٣        أهم شروط الإمامة

اللَّهُمَّ بلىََ لاَ تخَْلُو الأرَْْضُ مِنْ كما في نهج البلاغة: ( #ويقول أمير المؤمنين 

ةٍ  هِ بحُِجَّ ا ظَاهِراً مَشْهُوراً  ،قَائِمٍ للَِّ ا خَائِفاً مَغْمُوراً  ،إِمَّ لئِلاََّ تَبطُْلَ حُجَجُ اللَّهِ  ،وَإِمَّ

  ..)).وَبيَِّناَتُهُ 

وتغلب  ،ظهوره إنما كان لقهر الظالمينوخلو بعض الأزمنة عن قيام إمام و

لفقدان شرط  ؛الجبارين، وفي مثل تلك الحال لا يجب على الإمام القيام والظهور

وجوب ذلك، والأمة تكون معذورة في مثل تلك الحال، وهم العازمون على 

  نصر الإسلام. 

  الإمامة شروط أهم

المنصب، والعلم، والورع، والشجاعة، وحسن  وأهم شروط الإمامة:

  التدبير، والسلامة من النقص المخل بأعمال الخلافة ومن المنفرات، والأفضلية. 

  ، وذريتهما. ’، والحسن، والحسين #الخلافة فهو علي  أما منصب

الذي روته  ،المتواتر المعلوم ،والدليل على ذلك حديث الثقلين المشهور

 ÷قد بين فيه للأمة خليفتين يقومان مقامه  ÷طوائف الأمة، فإن النبي 

أحدهما  :÷بعد موته، ويسدان الفراغ الذي ستجده الأمة بعد فراق نبيها 

عترته أهل بيته في  ÷ثم بين  ÷والآخر عترته أهل بيته  ،كتاب االله تعالى

وبذلك يكون  ،غيرهالذي رواه مسلم و ،حديث الكساء المشهور المتواتر

  قد بين منصب الخلافة أكمل البيان وميزه أكمل التمييز.  ÷  النبي

إن منصبها كل قريش، وقيل غير ذلك، واستدلوا على ذلك بما روى  وقيل:

موهم)) و ((الأئمة من قريش: ((÷عن النبي    )). قدموا قريشاً ولا تقدَّ

الثقلين، وحديث الكساء، لحديث ؛ أن المراد بذلك هم من ذكرنا :والجواب 

  ولإجماع أهل البيت % على ذلك، وإجماعهم حجة كما تقدم.

(#ولقول علي  ةَ مِنْ قُرَيْشٍ غُرِسُوا فيِ هَذَا الْبطَْنِ مِنْ هَاشِمٍ لاَ :  الأئَِْمَّ

  ).وَلاَ تصَْلُحُ الْوُلاةَُ مِنْ غَيرِْهِمْ  ،تصَْلُحُ عَلىَ سِوَاهُمْ 



 كتاب الإمــامـــــة        ١٨٤

امِ {، وقد قال تعالى: ÷بالنبي  ولأن من ذكرنا أمسّ رحماً
َ
ح

ْ
ر

َ ْ
وا الأ

ُ
Ɏو

ُ
وأَ

 ِ
Ē

ȥابِ ا
َ
ضٍ Ɨِ كتِ

ْ
ع

َ
 ببِ

َ
Ȟ

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه

ُ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ...{  :٧٥[الأنفال[.  

وهذا في حين أن الحديثين المذكورين من أحاديث الآحاد التي لا تفيد إن 

عتقاد التي لا تثبت إلا وما نحن فيه من مسائل العلم والا صحت إلا الظن،

وما لا  ،متأيد بآيات الكتاب ،بالأدلة القطعية المعلومة، ودليلنا متواتر معلوم

  . ÷يكاد يحصى من أحاديث النبي 

ولو لم يكن ثَمَّ -  ÷وقد كان الواجب على الأمة بعد موت النبي 

أن تنصب بعد موته لشغل منصة الخلافة أهل بيته، وذلك أن أهل بيت  - نصوص

وعلى هذا كانت جميع العرب والعجم، وما زالوا على  ،الرجل أحق الناس بمكانه

تنكرت للسنة العامة للبشر،  ÷ذلك إلى هذا القرن، غير أن الأمة بعد موته 

  وخرجت عن قوانينها، وأعرضت عن نصوص نبيها كل الإعراض. 

، ÷فيشترط أن يكون مجتهداً، وذلك أن الإمام خليفة للنبي  وأما العلم

يع القيام بحق الخلافة إلا العالم المجتهد، أما الجاهل فلا وقائم مقامه، ولا يستط

  يتصور منه القيام بتطبيق شرائع الإسلام وتنفيذها.

لأن الغاية من الخلافة  ه رحا الخلافة؛فهو العمدة التي تدور علي وأما الورع

تورع عن والذي لا ي، و.... إلخ، والإنصاف ،هي إقامة العدل بين الناس

لأن النجاسة لا تطهر إذا غسلت بالنجاسة، وإنما  ل منه ذلك؛المحارم لا يحص

  تطهر بغسلها بالماء الطاهر. 

إن الإمامة والخلافة تنعقد لصاحبها بالغلبة ولو فاسقاً  قال بعض المتكلمين:

وجاهلا، وهذا مذهب شائع عند أهل السنة، والذي يظهر لي أنه مذهب فرضه الواقع 

السياسي، فقد كان الناس يبايعون بالإمامة والخلافة منذ عهد معاوية للمتغلب على 

  يسمى إماماً وخليفة.  السلطان، من غير نظر إلى استحقاق المتغلب للإمامة، وبذلك

ولا يحتاج رد مثل هذا القول إلى إيراد الأدلة، ففطر العقول لا ترى الخائن 



   ١٨٥        أهم شروط الإمامة

الخلافة انة الغادر أهلا ً لحمل أي أمانة وإن صغرت، فكيف يكون أهلاً لحمل أم

وا {وقد قال تعالى: ؟ ÷  التي هي وظيفة النبي
ُ
م
َ
ل

َ
 ظ

َ
يِن

Ē
Ȇا 

َ
Ƥِوا إ

ُ
ن
َ
ك

ْ
ر
َ
 ت

َ
وَلا

 
Ē

س
َ
م

َ
ت
َ
ȯ 

ُ
ار

Ē
ǽا 

ُ
م

ُ
Ȳ...{ :وقال سبحانه:  ]١١٣[ھود} 

َ
ǐ

ĕ
ضِل

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
خِذ

Ē
ت
ُ
 م

ُ
ت

ْ
ن
ُ
ا ك

َ
وَم

 
ً
دا

ُ
ض

َ
 {. وقال جل شأنه: [الكھف] }̴ع

َ
ǐِِمɎا

Ē
دِي الظ

ْ
ه

َ
ȭ 

ُ
ال

َ
ن
َ
Ȭ 

َ
  . [البقرة] }ͽلا

وأما الأفضلية فلا بد أ ن يكون أفضل أهل زمانه، أو من أفضلهم، وذلك في 

وحسن التدبير، والسياسية، وحسن البيان، وحسن الخلق، ونحو  ،العلم والورع

  ذلك مما له دور في أعمال الخلافة. 

 Ɨِ ... {ودليل ذلك قوله تعالى: 
ً
ة

َ
ط

ْ
س

َ
ȷ 

ُ
ه
َ
اد

َ
 وَز

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ
اه

َ
ف

َ
ط

ْ
 اص

َ Ē
ȥا 

Ē
 إنِ

َ
ال

َ
ق

مِ 
ْ

ِس
ْ
Ŀَمِ وا

ْ
عِل

ْ
  . ]٢٤٧[البقرة:  }...ال

 {وقوله تعالى: 
ُ
ال

َ
ج

ĕ
ضٍ اɎر

ْ
ع
َ
Ȩ 

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
ه

َ
ض

ْ
ع
َ
Ȩ 

ُ Ē
ȥا 

َ
ل

Ē
ض

َ
ا ف

َ
اءِ بمِ

َ
س

ĕ
Ƀال 

َ َ
Ȃ 

َ
ون

ُ
ɏا

Ē
و
َ
، ]٣٤[النساء: }ق

  ففي هاتين الآيتين يبين االله تعالى أن الملك والولاية بسبب زيادة الفضل. 

وعلى ذلك أجمعت الصحابة، فمن قرأ ما وقع في بيعة أبي بكر وعمر وعثمان 

  عرف ذلك وتحققه. 

ة إلى ما ركزه االله تعالى في فطر العقول من استقباح تسلط وهذا بالإضاف

 ،والصغير للكبير ترى إلى ما في أمر الابن لأبيه، ألاالفاضل،  المفضول على

  إلخ من السماجة وقلة الأدب. و... ،والجاهل للعالم

واشترط أبو العباس في الإمام أن يكون معصوماً، ولا دليل على ما قال، ولا 

ولعل مقصوده بذلك أن من ظهرت لنا كمال إلى العلم بها بعد ارتفاع الوحي، طريق 

  لأنه لو لم يكن كذلك لظهر خفي فسقه. ال الإمامة فيه فإنه يحكم بعصمته؛خص

ولا حاجة إلى اشتراطها مع اشتراط العدالة والورع، وفرض حصول المعصية 

بالكفر أو الفسق بطلت  لا يخلّ ولا يقدح مع العدالة والورع، وإذا عصى الإمام

  مات.  إمامته كما لو



 كتاب الإمــامـــــة        ١٨٦

   الإمامة إلى الطريق

ولا تثبت الخلافة والإمامة لأحد من الناس إلا بدليل شرعي، وذلك أنها 

ولاية على دماء الناس وأموالهم، وبها يثبت للإمام حق وجوب السمع والطاعة 

بلسانه، ، يتكلم ÷على الرعية فيما أمر ونهى، وبها يكون خليفة للرسول 

  وعليه ما عليه.  ،÷ويضرب بيده، ويكون له ما للرسول 

فلا يثبت هذا الأصل الشرعي العظيم لأحد من الناس إلا بدليل شرعي 

  قاطع يذعن لصحته المسلمون. 

 ’والحسنين  #الطريق إلى الإمامة هو النص في علي  فقالت الزيدية جميعاً:

الذي تضمنه حديث الثقلين المتواتر المعلوم،  على التعيين، وفي ذريتهم النص الجملي

  )). كتاب االله وعترتي أهل بيتي :إني مخلف فيكم الثقلين: ((÷وهو قوله 

، ولكن ÷لا نص على إمام معين بعد النبي  وقالت المعتزلة والأشعرية:

 - وهو من قريش-فمن عقد له واختير  ،ختيارأجمع الصحابة على العقد والا

  والإجماع دليل شرعي، هكذا قالوا.  ،للإجماع على ذلك صار إماماً؛

  إن الإمامة تثبت بالقهر والغلبة.  وقالت الحشوية:

  النص الجلي على اثني عشر إماماً معينين بأسمائهم.  وقالت الإمامية:

  وأصح الأقوال وأقومها هو القول الأول الذي هو قول الزيدية. 

  ء منها ما يدعمه من الدلائل. أما غيره من الأقوال فلم يقم على شي

أما احتجاج المعتزلة والأشعرية بالإجماع فهو احتجاج يكذبه الواقع، فبيعة 

أبي بكر كانت فلته وقى االله شرها من وقى كما روي في الصحاح، وبيعة عمر 

وبيعة عثمان كانت بالوصية من عمر في انت بالوصية من أبي بكر بلا ريب، ك

  .اختيارولا  ،ولا عقد ،ع في ذلكواحد من ستة، فلا إجما

قد أجمعوا على إمامة أبي بكر، وإن كانت فلتة، وكذلك على إمامة  فإن قيل:

وإن لم تتدخل في إمامة  ،عمر، وإن كانت بالوصية، وكذلك على إمامة عثمان

  واحد من الثلاثة جماعة الحل والعقد. 



   ١٨٧        ى الإمامةالطريق إل

مير مقدمتهم ألم يرض جماعة من الصحابة بإمامة أبي بكر، وفي قلنا: 

  ، وذلك مشهور مذكور في كتب التاريخ. #  المؤمنين

  وإرغامهم على البيعة بعد امتناعهم واجتماعهم في بيت فاطمة معلوم. 

، هذا مع ومن معه بعد ذلك لا يدل على الرضا #وسكوت أمير المؤمنين 

قد صرح بعد السكوت، وباح بما في نفسه، كقوله في الخطبة المسماة  #أنه 

صَها ابنُ أَبىِ قُحَافَةَ، وَإنَِّهُ لَيعَْلَمُ أَنَّ محََليَِّ مِنهَا محلََُّ (قشقية: الش أَمَا وَاالله لَقَدْ تَقَمَّ

يْلُ، وَلا يَرْقىَ إِليََّ الطَّيرُْ  حَا، يَنحَْدِرُ عَنِّي السَّ   ... ) القُطْبِ مِنَ الرَّ

  ....)تراثي نهباً ، أرى وشربت على الشجا ،فأغضيت على القذى( إلى قوله:

فَنظََرْتُ فَإذَِا لَيسَْ ليِ مُعِينٌ إلاَِّ أَهْلُ بيَْتيِ فَضَننِتُْ بهمِِْ عَنِ (إلى قوله: 

كلام كثير من هذا النوع مذكور في كتاب  #إلى آخر الخطبة، وله ...)الْمَوْتِ 

  نهج البلاغة. 

  وبذلك يتبين بطلان قول المعتزلة والأشعرية. 

ولم يخرجوا بها من  ،ية فلم يأتوا عليها بدليل ولا شبهةَّ وأما دعوى الإمام

  دائرة الدعوى.

 وهناك مذاهب أخرى:
النص الجلي  :قال به الذين يتشيعون لخلفاء بني العباس، ومنها رث،الإ :منها

  النص الخفي في أبي بكر.  :في أبي بكر، ومنها أيضاً 

 ،÷أن العباس رضي االله عنه لم يطلب الخلافة بعد موت النبي والجواب: 

فيقال: عم  ،: أمدد يدك أبايعك#يومئذٍ لعلي  ولا ابنه عبد االله، بل قال العباس

  بايع لعلي، فلا يختلف عليك اثنان. ÷رسول االله 

  و.... إلخ. ، ، ونصره، وتولى له الأعمال#وبايع عبد االله لعلي 

  وأما دعوى النص في أبي بكر فكدعوى الإمامية.

  وحجج واضحة، وإلا وجب ردها.  ،ولا يجوز قبول الدعاوي إلا ببراهين قوية



 كتاب الإمــامـــــة        ١٨٨

  حجج الزيدية على قولها في الإمامة

  وها نحن نبين حجج الزيدية وبراهينها على ما تدعي فنقول: 

 وهي:  ،الحجة الأولى إجمالية

-أن االله سبحانه وتعالى قد اصطفى آل إبراهيم وآل عمران وآل يعقوب 

على هذه السنة الإلهية التي أجراها في  على العالمين، فبناءً  - هو إسرائيل الذي

ه اختيارومحل  ،هم صفوة االله ÷أنبيائه السابقين يجب أن يكون آل نبينا محمد 

 {ذين خلوا من قبل: من هذه الأمة، وذلك طرداً لسنة االله تعالى في ال
َ
دِ

َ
ġ 

ْ
ن

َ
وَل

 
ً
دِيلا

ْ
ب
َ
ȩ ِ

Ē
ȥةِ ا

Ē
ن

ُ
 { ]٦٢[الأحزاب: }Ɏسِ

ً
وɋِلا

ْ َ
ı ِ

Ē
ȥتِ ا

Ē
ن

ُ
 Ɏسِ

َ
ِد

َ
ġ 

ْ
ن

َ
  . ]٤٣[فاطر: }وَل

وقد عزز االله تعالى هذه السنة، ورفع قدرها، بما أوجب على الأمة من الصلاة 

، فلا تتم صلاة أحد إلا بأن يقول في ÷عليهم في كل صلاة مع النبي 

  صلاته: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد...إلخ. 

وبما أوجب على كل مؤمن من المودة لهم بنص الكتاب الكريم في قوله تعالى: 

} 
َ

Ȍ
ْ
ر

ُ
ق
ْ
 Ɨِ ال

َ
ة
Ē
د

َ
و

َ
م
ْ
Ɏا 

Ē
 إلاِ

ً
را

ْ
ج

َ
هِ أ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ل
َ
أ
ْ
س

َ
 أ

َ
 لا

ْ
ل

ُ
وقد بين  ]٢٣[الشورى: }ق

، ))هم علي وفاطمة وابناهما((راد بالقربى في هذه الآية فقال: الم ÷  النبي

  روى ذلك أهل الصحاح بما فيهم البخاري. 

 {وقال سبحانه وتعالى في تأكيد ذلك: 
ُ
م

ُ
Ȳ

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
هِب

ْ
 Ǿِذُ

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
م

Ē
ȫِإ

 
ً
هƷِا

ْ
ط

َ
ȩ 

ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
ط

ُ
ɋَتِ و

ْ
َي ْǺا 

َ
ل

ْ
ه

َ
 أ

َ
س

ْ
ج

ĕ
  .[الأحزاب]}̢اɎر

علي وفاطمة والحسن أنه لف على  ÷صحيحة عن النبي روى مسلم في 

فقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم  والحسين كساءً 

 {تطهيراً، فنزلت الآية: 
َ

هِب
ْ
 Ǿُِذ

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
م

Ē
ȫِإ....{ .  

بهذه الدلالات، بل نص نصاً لا تحوم حوله الشكوك  ÷ولم يكتف النبي 

في حديث الثقلين المشهور المتواتر  ÷على خلافة أهل بيته من بعده، فقال 



   ١٨٩        الطريق إلى الإمامة

)) إني مخلف فيكم الذي روته طوائف المسلمين بما فيهم أهل الصحاح: 

  الحديث المتقدم)). خليفتين...

أحاديث في  ÷وينوه به مدة حياته  ،يؤكد ذلك ÷وما زال النبي 

  رواها أهل الصحاح وغيرهم.  ،فائتة للحصر

أهل البيت %، وأنها  وفي كل ذلك دليل على ما نقول من إمامة الأئمة من

  لا تتعداهم إلى غيرهم.  محصورة فيهم

  الأدلة على إمامة علي (ع)

  وهي: #وهي فيما يتعلق بإمامة أمير المؤمنين  تفصيلية، الحجة الثانية:

من  ÷قد تقدم في الحجة الأولى التدليل على خلافة آل رسول االله  -١

 ،، ومقدمهم ورئيسهمهو سيد أهل البيت % #على ذلك فعلي  بعده، وبناءً 

بلا فصل، وهذه  ÷هو الخليفة بعد الرسول  #وبذلك يجب أن يكون 

  الحجة واضحة مكشوفة لا تخفى. 

 - مواضع من صحيحه كما رواه البخاري في عدة-  ÷صح عن النبي  -٢

والمعلوم ))، علي مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعديأنه قال: ((

نطق بتلك  ،أن منازل هارون من موسى هي الخلافة والوزارة والأخوة والنبوة

  المنازل القرآن الكريم. 

حديث الغدير ورواه مسلم في صحيحه،  ÷ثبت بالتواتر عن النبي -٣

فسكم؟)) قالوا: بلى يا رسول االله، لست أولى بكم من أنأ: ((÷وهو قوله 

اه، فمن كنت مولاه فهذا علي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاد((قال: 

 )). وانصر من نصره، واخذل من خذله

   :#برين يفيد إمامة أمير المؤمنين وكل من هذين الخ

ولم يستثن  ،لعلي كل منازل هارون من موسى ÷فقد أثبت  :أما الخبر الأول

  وأخاه.  ،ووزيره ،÷بذلك هو خليفة النبي  #إلا النبوة، فكان علي 



 كتاب الإمــامـــــة        ١٩٠

)) من كنت مولاه فعلي مولاه: ((÷في قوله  )مولى(فكلمة وأما الخبر الثاني: 

شتراك، والمراد هنا من تلك المعاني ولي الأمر الذي يعني تحمل عدة معان بالا

 ÷على جميع أمته، ومن هنا خاطب  ÷لاية الأمر ثابتة للنبي الخلافة، وو

المعنى: الجموع المتجمعة في ذلك المشهد الحافل بغدير خم مقرراً لهم على هذا 

قالوا: بلى يا رسول االله، فلما أقروا بذلك على  ألست أولى بكم من أنفسكم؟

  إلخ.  : فمن كنت مولاه فهذا علي مولاه..÷أنفسهم، واعترفوا به، قال 

، وجعلهما شيئين متلازمين، فلا يتم #بين ولايته وولاية علي  ÷فربط 

جزء من ولايته، لا  #إلى أن ولاية علي  ÷أحدهما إلا بالآخر، إشارة منه 

  والإيمان بها.  #يتم إيمان أحد إلا بالإذعان لولايته 

((÷كلامه ذلك بالدعاء، فقال  ÷ثم ختم  اللهم وال من والاه، : 

  ... إلخ)).و ،عاداه وانصر من نصره، واخذل من خذله وعاد من

وفي ذلك من التأكيد والتشديد ما لا يخفى، فإن المؤمن إذا سمع ذلك الدعاء النبوي 

 #يعلم أنه دعاء مجاب لا محالة، فيدعوه ذلك إلى العناية في القيام بموالاة علي 

  تصيبه الدعوة النبوية.  من أند الخوف من التفريط في ذلك؛ حذراً ونصرته، ويخاف أش

وفي هذا الدعاء أيضاً دليل واضح على أن المفرط في ولاية أمير المؤمنين 

  وأنه ليس من االله في شيء.  ،والداخل في عداوته خارج عن ولاية االله إلى عداوته

% من أنه لا يتم لأحد اسم  وهذا من الأدلة على ما يذهب إليه أئمتنا 

ويعتقد أنه المستحق للولاية  #الإيمان حتى يذعن لولاية أمير المؤمنين علي 

  . ÷  والخلافة بعد النبي

  .#وهناك أدلة كثيرة من الكتاب والسنة على ولاية أمير المؤمنين 

  ÷النبيعد موت ر المؤمنين(ع)عن الخلافة بسبب سكوت أمي

 ÷عن الخلافة بعد موت النبي  #لماذا سكت أمير المؤمنين  قد يقال:

   ؟وفي مدة خلافة الثلاثة



   ١٩١        الطريق إلى الإمامة

 الجواب واالله الموفق: 
آثر السكوت في ذلك الحين لأن الظروف في ذلك الحين  #أن أمير المؤمنين 

لا تسمح بغير ذلك، وذلك أن المسلمين كانوا حديثي عهد بالجاهلية، فلو أنه 

لحصل بسبب ذلك خلاف وقتال في  ،نصب نفسه للخلافة، وقام ودعا إليها

ارتداد  ÷داخل عاصمة الإسلام، وقد كان حصل بالفعل بعد موت النبي 

  ائل العرب. الكثير من قب

قام بالخلافة ودعا إليها مع ردة الكثير من عرب الجزيرة كما ذلك  #فلو أنه 

حين سألته  #معروف لربما ضاع دين الإسلام تماماً، وقد صرح بذلك هو 

والمؤذن  #زوجته فاطمة & عن سكوته عن الخلافة وعدم قيامه، فقال لها 

ن محمداً رسول االله: أتحبين أن يؤذن ويقول: أشهد أن لا إله إلا االله.. أشهد أ

  هذا معنى الرواية.  : لا، قال: لو فعلت ذلك لذهب هذا؟يذهب هذا فقالت

السكوت وعدم القيام تأثيراً للمصلحة العامة للإسلام على  #لذلك آثر 

قد فعل الواجب في مثل تلك الحال  #حقه الخاص، وعلى ذلك فأمير المؤمنين 

، وهذا بالإضافة إلى أن الظروف وفي الحلق شجا عين قذىفصبر وفي ال ،الخطيرة

  بالقيام.  #لا تسمح له 

صَهَا (بقوله في الخطبة الشقشقية فقال: ذلك  #وقد صور  أَمَا وَاللَّهِ لَقَدْ تقََمَّ

حَى، ابن أبي قحافة وَإنَِّهُ لَيعَْلَمُ أنََّ محليََِّ مِنهَْا  يلُْ يَنحَْدِرُ عَنِّ محلََُّ الْقُطبِْ مِنَ الرَّ  ،ي السَّ

وَطفَِقْتُ أَرْتئَيِ بينََْ  ،وَطوََيْتُ عَنهَْا كَشْحاً  ،فَسَدَلْتُ دُونهاََ ثَوْباً وَلاَ يَرْقَى إليََِّ الطَّيرُْ، 

اءَ  وَيَشِيبُ فيِهَا  ،يهرََْمُ فيِهَا الْكَبيرُِ ،أَوْ أصَْبرَِ عَلىَ طخَْيةٍَ عَمْياَءَ  ،أَنْ أَصُولَ بيِدٍَ جَذَّ

غِيرُ  برَْ عَلىَ هَاتاَ أَحْجَى فَرَأيَْتُ أَنَّ  ،وَيَكْدَحُ فيِهَا مُؤْمِنٌ حَتَّى يَلْقَى رَبَّهُ  ،الصَّ  ،الصَّ

  . ..إلخ)أرََى ترَُاثيِ نهبَْاً  ،وَفيِ الحلَْْقِ شَجًا ،فَصَبرتَُْ وَفيِ الْعَينِْ قَذًى

اءَ (بقوله:  #فبين  ) أنه لا يجد له أعواناً وأنصاراً لو قام، والخلافة لا بيِدٍَ جَذَّ

أن السكوت والصبر  #تتم إلا بالأعوان والأنصار والأتباع، لذلك رأى 

  أحجى وأقرب إلى السداد والرشاد. 



 كتاب الإمــامـــــة        ١٩٢

فَنظََرْتُ فَإذَِا لَيسَْ ليِ مُعِينٌ إلاَِّ أَهْلُ بيَْتيِ فَضَننِتُْ وقد قال في خطبة أخرى: 

  إلخ.  مَوْتِ...بهِِمْ عَنِ الْ 

أنه لا يجد من الأعوان والأنصار إلا أهل بيته مع قلتهم، ومثلهم لا  #فبين 

  يغني ولا يجدي في هذا المقام. 

فة في آخر الخطبة الشقشقية حالته بعد قتل عثمان، ثم بيعته بالخلا #وذكر 

مَةَ، لَوْلاَ حُضُورُ الحاَْضرِِ، أَمَا وَالَّذِي فَلَقَ الحَْبَّةَ، وَبرََأَ النَّسَ (وقيامه بها. فقال: 

وا عَلىَ كِظَّةِ ظاَلمِ،  ةِ بوُِجُودِ النَّاصرِِ، وَمَا أَخَذَ االلهُ عَلىَ العُلَمَاءِ أَلاَّ يُقَارُّ وَقِيَامُ الحُْجَّ

لهِ ا، وَلا سَغَبِ مَظْلُوم، لألَْقَيتُْ حَبلَْهَا عَلىَ غَارِبهَِا، وَلَسَقَيتُْ آخِرَهَا بكَِأْسِ أَوَّ

  ). انتهى.وَلأَلْفَيْتمُْ دُنْيَاكُمْ هذِهِ أَزْهَدَ عِندِْي مِنْ عَفْطَةِ عَنزْ!

أنه ما قام أخيراً إلا عند قيام الحجة عليه بوجود الأنصار، وأنه لولا  #فبين 

  ذلك لسكت، وقعد في بيته، كما سكت أولاً.. 

  ÷السبب في انحراف الناس عن علي (ع) بعد موت النبي 

هو: أن  ÷بعد موت النبي  # انحراف الناس عن علي والسبب في

قريشاً كانوا قد دخلوا في الإسلام أخيراً في يوم فتح مكة، وقد كانوا اشد أعداء 

، وهم الذين قاتلوه يوم بدر، ويوم أحد، ويوم ÷الإسلام وأعداء النبي 

الأحزاب، وقبل ذلك حاصروه في شعب أبي طالب مع بني هاشم سنتين أو 

 {وقد حكى االله ذلك في قوله تعالى:  ،، ثم أخرجوه من مكةثلاثاً 
َ

رُ بكِ
ُ
ك

ْ
م

َ
Ȭ 

ْ
وɉَذِ

 
ُ Ē
ȥوَا 

ُ Ē
ȥرُ ا

ُ
ك

ْ
م

َ
ɋَو 

َ
رُون

ُ
ك

ْ
م
َ
ɋَو 

َ
وك

ُ
رجِ

ْ ُ
Ľ 

ْ
و

َ
 أ

َ
وك

ُ
ل
ُ
ت

ْ
ق

َ
Ȭ 

ْ
و

َ
 أ

َ
وك

ُ
بتِ

ْ
ɂُǾِ رُوا

َ
ف

َ
ȱ 

َ
ِين

Ē
Ȇا

 
َ
اكرɋِِن

َ
م
ْ
Ɏا ُ

ْ
Ʒ

َ
  .[الأنفال] }̟خ

في الإسلام يوم فتح مكة قهراً عن غير أن الإسلام أخيراً قهرهم، فدخلوا 

لما  ؛#، وما زالت قلوبهم ملآنة من الحنق والكراهة لعلي  اقتناع ولا رضاغير

  .÷له من النكاية فيهم في الحروب التي جرت بينهم وبين النبي 

لذلك فإنهم لما جرى يوم السقيفة ما جرى سمحوا بالبيعة لأبي بكر غاية 



   ١٩٣        حكم المحاربين لعلي (ع)

التأييد، وكانوا هم أنصار أبي بكر ورجاله، وأصبحوا بعد السماح، وأيدوها غاية 

  ذلك رجال الدولة.

 ÷فأظهروا ما في قلوبهم من العداوة للأنصار الذين قاتلوهم مع النبي 

  وآووه ونصروه. ،في بدر وأحد والأحزاب

فأكثرت شعراء قريش من هجاء الأنصار وذمهم، وفي كتب السير والتواريخ 

  ا جرى من ذلك. الكثير من التفصيل لم

وشددوا في التضييق عليهم، فأخذوا مال  ،كما أظهروا الإزراء بأهل البيت

  ، ومنعوها إرثها ونصيبها من الفيء. ÷فاطمة & الذي أنحلها إياه أبوها 

وحرموا بني هاشم جميعاً من شغل أي دور في مهمة الخلافة، وأبعدوهم عن 

  ساحتها تماماً. 

  المناصب والولايات لرجال قريش خصوصاً. وأعطوا القيادات الرفيعة و

أما بنو هاشم والأنصار، وغيرهم من الصحابة الذين ليسوا من قريش 

فطردوهم، وأبعدوهم، وحرموهم من ذلك، فأعطوا قيادات الجيوش الإسلامية 

والولايات ليزيد بن أبي سفيان، ثم لمعاوية بن أبي سفيان من بعد موت أخيه، 

وعمرو بن العاص، ثم لعبد االله بن سعد بن أبي سرح،  ،ولخالد بن الوليد

  والوليد بن عقبة بن أبي معيط، ومروان بن الحكم، وأشباههم. 

   (ع) لعلي المحاربين حكم
  حين تولى الخلافة أحزاب ثلاثة:  #الذين حاربوا علياً 

  أولهم الناكثون بقيادة طلحة والزبير وعائشة.  -١

 ن أبي سفيان. القاسطون بقيادة معاوية ب -٢
 المارقون وهم الخوارج.  -٣

وقد اختلف الناس في حكم هؤلاء الطوائف الثلاث، فأهل السنة يتساهلون في 

  ويتشددون في الحكم على الخوارج بالكفر والفسق. ،حكم الناكثين والقاسطين

إن طلحة والزبير وعائشة ومعاوية وعمرو بن العاص  فقال بعض علمائهم:



 كتاب الإمــامـــــة        ١٩٤

والمجتهد المخطئ له  ،لأنهم اجتهدوا وأخطأوا ؛اسر مأجورونوقاتل عمار بن ي

أجر، وحرموا ذكر أي من هؤلاء إلا بخير، وحرموا أيضاً الخوض فيما شجر بين 

  الصحابة، وجعلوا ذلك من أصول العقيدة.

 وجوابنا عليهم أن نقول: 

والإمام المفترض الطاعة  ،هو الخليفة الشرعي #أمير المؤمنين علي  -١

بالإجماع بيننا وبين أهل السنة، ولا خلاف أن الخروج على الخليفة وسل السيف 

  في وجهه من أكبر المعاصي.

وحينئذ فالواجب إجراء حكم المعصية على العاصي من غير نظر إلى سابق 

بدليل ما ثبت  ؛فضل أو صحبة، فالصحبة وسابق الفضل لا يمنع من ذلك

ويقتل القاتل، ويحد الزاني، وقد  ،رقكان يقطع السا ÷أن النبي  تفاقبالا

واالله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت قال: (( ÷كانوا صحابة، واشتهر أنه 

  )). لقطعت يدها

وقد قال أهل السنة: إن الذين تألبوا على عثمان، وخرجوا عن طاعته، 

ففرقوا في الحكم بين إلخ،  …وحاصروه، ثم قتلوه عصاة ظلمة ملعونون و

  . #الخارجين على عثمان وبين الخارجين على علي 

بمثل ما حكموا به  #وقد كان الحق أن يحكموا على الخارجين على علي 

على الخارجين على عثمان، أو بالعكس، فيحكموا على الخارجين على عثمان بمثل 

  . #ما حكموا به على الخارجين على علي 

كثيرة في خروجهم، فقتل  سفكوا دماءً  #ن الخارجين على علي لا شك أ-٢

في البصرة، ثم قتل بعد ذلك قتلى كثيرة  #طلحة والزبير بالغدر أصحاب علي 

  في معركة يوم الجمل، وكل ذلك بسبب خروج الناكثين ونكثهم. 

وقد عظم االله وفيما بعده،  ،وقتل معاوية ما لا يحصى من المسلمين في صفين



   ١٩٥        خاتمة هذا الباب

وشدد فيه الحكم، فقال تعالى في سورة النساء:  ،تل المؤمنين تعظيماً كبيراً تعالى ق

} 
ً
أ

َ
ط

َ
 خ

Ē
ا إلاِ

ً
مِن

ْ
ؤ

ُ
ɏ 

َ
ل

ُ
ت

ْ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
مِنٍ أ

ْ
ؤ

ُ
 Ɏمِ

َ
ن

َ
Ǔ ا

َ
 ... إلى قوله عز وعلا: وَم

ْ
ل

ُ
ت
ْ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
وَم

هِ 
ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ Ē
ȥا 

َ
ضِب

َ
ا وَغ

َ
 ȯيِه

ً
اȅِا

َ
 خ

ُ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 ج

ُ
ه
ُ
زاَؤ

َ
ج

َ
 ف

ً
دا

ĕ
م

َ
ع

َ
ت
ُ
 م

ً
مِنا

ْ
ؤ

ُ
ɏ  

ُ َ
Ȅ 

Ē
د

َ
ع

َ
 وأَ

ُ
ه

َ
ن
َ
ع
َ
وَل

 
ً
ظِيما

َ
 ع

ً
ابا

َ
ذ

َ
ِ  ...{، وقال سبحانه: ]٩٣-٩٢[النساء:  }͞ع

ْ
Ʒ

َ
 بغِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

َ
ل

َ
ت
َ
Ȱ 

ْ
ن

َ
 م

ُ
ه
Ē
ن
َ
Ɇ

ا 
َ
ي

ْ
ح

َ
ا أ

َ
م

Ē
ȫ
َ
ɇ

َ
ك

َ
ا ف

َ
اه

َ
ي

ْ
ح

َ
 أ

ْ
ن

َ
 وَم

ً
ِيعا

َ
Ň 

َ
اس

Ē
ǽا 

َ
ل

َ
ت
َ
Ȱ ا

َ
م

Ē
ȫ
َ
ɇ

َ
ك

َ
ضِ ف

ْ
ر

َ ْ
ادٍ Ɨِ الأ

َ
س

َ
 ف

ْ
و

َ
سٍ أ

ْ
ف

َ
ȫ

 
ً
ِيعا

َ
Ň 

َ
اس

Ē
ǽ٣٢[المائدة: }ا[ .  

من أعان على قتل مسلم ولو بشطر كلمة جاء يوم القيامة (( :وفي الحديث

  )) أو كما قال، إلى غير ذلك. وبين عينيه مكتوب آيس من رحمة االله

إذا كان أهل السنة والجماعة لا يرون على الناكثين والقاسطين بأساً فيما فعلوا 

رى أنه لا بأس على من ذكرهم بسوء من المناكير وسفك الدماء فبالأولى والأح

  أعمالهم، وإذا كان ذلك لا يضرهم فإنه لا يضر المتكلم كلامه فيهم. 

فما بال أهل السنة يحكمون على من تكلم في معاوية بسوء عمله بالأحكام 

رحون عدالته ويبالغون في ذمه المغلظة كالزندقة والرفض والفسق ويج

   ؟ستنكار عليهوالا

  بالبا هذا خاتمة

ولقبوه  ،#بايع الصحابة والمسلمون بعد مقتل عثمان لعلي بن أبي طالب 

  المسلمين.  خليفة

 ،فأول من خرج عن طاعته وبغى عليه طلحة والزبير وعائشة وجماعة قريش

، وانتصر عليهم انتصاراً #فحاربهم أمير المؤمنين  ،ونصرهم أهل البصرة

ساحقاً، ثم تأبى عليه معاوية ابن أبي سفيان وأهل الشام فلم يدخلوا في طاعته، 

  وحصل بينهم حرب طويلة، قتل فيها عشرات الآلاف من المسلمين. 

طائفة كبيرة من أصحابه أنكروا عليه  #ثم خرج على أمير المؤمنين 

  المؤمنين، وهؤلاء هم الخوارج. التحكيم، وخرجوا عن طاعته، فقاتلهم أمير 

  نقسم المسلمون إلى ثلاثة أقسام: فكما ترى ا



 كتاب الإمــامـــــة        ١٩٦

  وأنصاره.  #علي  -١

 معاوية وأنصاره.  -٢
 الخوارج.  -٣

  فكان هذا أول انقسام ظهر على الساحة. 

  وكل قسم من هذه الأقسام الثلاثة له مذهب يتميز به. 

وما زالت هذه المذاهب الثلاثة حية إلى اليوم، وما زال ذلك الطابع الذي هو 

  طابع العداء بين الطوائف الثلاث حياً أيضاً لم تخف حدته مع طول التاريخ. 

  و قد عُرفت كل طائفة من هذه الطوائف الثلاث باسم تعرف به وتدعى. 

  عه. وأتبا #فاسم الشيعة اسم يختص به أنصار أمير المؤمنين 

  وحاربوه.  #واسم الخوارج اسم يختص به الذين انشقوا من أصحاب علي 

  واسم أهل السنة والجماعة اسم يختص به أنصار معاوية وأشياعه. 

غير أن أنصار معاوية وأتباعه سيطروا بعد استشهاد أمير المؤمنين على الساحة 

وكان ، #الإسلامية، وقوي نفوذهم، فعظم بذلك البلاء على شيعة علي 

وقتلوهم إلا من تبرأ من دين  عهم معاوية وأشياعه،بَّ تَ معظمهم في العراق، فتَ 

، وعلى ذلك سار ملوك بني أمية من بعد معاوية، ثم ملوك بني # علي

يتتبعون شيعة علي، ويقتلونهم تحت كل سماء، لذلك فإن مذهب أهل  ،العباس

السنة والجماعة صار هو المسيطر في الساحة الإسلامية، وصار هو الدين الوحيد 

والمذهب الرسمي في جميع الأقطار الإسلامية، لا يعرف غيره، ولما جاء عصر 

  التدوين دونت الكتب على قواعد مذهب أهل السنة والجماعة.

 ،فقد غاب عن الساحة تماماً، ولم يعد له وجود #ما مذهب شيعة علي أ

  أو في غياهب السجون.  ،اللهم إلا في ظلمات صدور الشيعة

  والجماعة السنة أهل مذهب وأسس قواعد بعض

  ومن قواعد أهل السنة والجماعة التي بنوا عليها مذهبهم: 

  ورد شهادته.  ،#رد رواية كل من يحب علياً  -١



   ١٩٧        أهل السنة والجماعة بعض قواعد وأسس مذهب

 فتقبل روايته وشهادته. ؛ #عديل كل من يبغض علياً ت -٢
 التشيع في علي ومحبته جريمة عظيمة تساوي الزندقة.  -٣
 لا يجوز أن يتزوج السني بالشيعية ولا العكس.  -٤
 ولا الوليد بن عقبة، ونحوهم؛ ،لا يجوز ذكر معاوية بسوء فعله، ولا مروان - ٥

 منزلة الزنديق، حده القتل. لأنهم صحابة، ومن تكلم فيهم بسوء فهو ب

  ولهم قواعد كثيرة من هذا القبيل يجعلونها من أسس الدين وقواعده وأصوله. 

وكما قلنا فإن هذا المذهب طبق البلاد الإسلامية منذ عهد معاوية، شب عليه 

الصغير، ومات عليه الكبير، لا يعرفون سواه، وصار له علماء مبرزون في 

والأصول والفروع، وصار هو المذهب الوحيد الحديث والفقه والتفسير 

  للسلف والخلف، ومن طالع كتب التواريخ علم صحة ما ذكرنا. 

  الدليل على بطلان هذا المذهب

  ومن هنا يعلم أن هذا المذهب مذهب باطل لا صلة له بالإسلام لأن: 

كان هو الخليفة الراشد بلا خلاف بين المسلمين،  # اً أمير المؤمنين علي -١

  وكان معاوية من أعدائه الذين قاتلوه وبغوا عليه. 

ولا خلاف بين المسلمين أن الباغي على إمام الحق فاسق مبطل، يجب على الإمام 

  والمسلمين قتله وقتاله، وأن من ناصره على بغيه وتابعه في عمله حكمه حكمه.

وأشياع  وأنصاره بعد ذلك أهل الحق والهدى؟ية فكيف صار أشياع معاو

  وأنصاره أهل الضلال والباطل؟!! # علي

إنه لا يحبه بإجماع الشيعة وأهل السنة: (( #في علي  ÷قال النبي  -٢

تلف في صحتها )) وهذا من الأحاديث التي لا يخإلا مؤمن ولا يبغضه إلا منافق

   الفريقين. أهل السنة والشيعة، فهو حديث معترف بصحته بين

ولا ، #لجماعة يجرحون كل من يحب علياً ومما لا شك فيه أن أهل السنة وا

  يقبلون روايته، وأنهم يعدون ذلك من أعظم الجرح.



 كتاب الإمــامـــــة        ١٩٨

، وعلى ذلك وضعت صحاحهم، #ويقبلون رواية مبغضي علي 

معترفاً  ،نصاً مجمعاً عليه #قد نص على نفاق مبغضي علي  ÷ والرسول

بصحته، واالله سبحانه وتعالى قد أخبر عن المنافقين بما أخبر، وحذر منهم بما 

 {حذر، من ذلك قوله تعالى: 
َ
ون

ُ
ذِب

َ
ǔ

َ
 ل

َ
ǐِِافق

َ
ن
ُ
م
ْ
Ɏا 

Ē
 إنِ

ُ
د

َ
ه

ْ
ش

َ
Ȼ 

ُ Ē
ȥَ[المنافقون] }̂وا 

وا {وقال سبحانه: 
ُ
ع

َ
ض

ْ
و

َ َ
 وَلأ

ً
الا

َ
ب

َ
 خ

Ē
 إلاِ

ْ
م

ُ
Ƞو

ُ
اد

َ
ا ز

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳِيȯ وا

ُ
رجَ

َ
 خ

ْ
و
َ
Ɏ 

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ل

َ
خِلا

 
َ
ة

َ
ن
ْ
فِت

ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳ

َ
ون

ُ
غ

ْ
ب
َ
Ȭ{، وقال سبحانه: ]٤٧[التوبة:  }... الآية 

ُ
ات

َ
افقِ

َ
ن
ُ
م
ْ
Ɏَوا 

َ
ون

ُ
افقِ

َ
ن
ُ
م
ْ
Ɏا

 
ْ
م

ُ
ه

َ
Ȭِد

ْ
ي
َ
 أ

َ
ون

ُ
بضِ

ْ
ق
َ
ɋَرُوفِ و

ْ
ع

َ
م
ْ
Ɏنِ ا

َ
 ع

َ
ن

ْ
و

َ
ه
ْ
ن
َ
ɋَرِ و

َ
ك

ْ
ن
ُ
م
ْ
Ɏِبا 

َ
رُون

ُ
ɏ

ْ
أ
َ
ضٍ ي

ْ
ع

َ
Ȩ 

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ه

ُ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ

 
ُ
م
ْ
Ɏا 

Ē
 إنِ

ْ
م

ُ
ه
َ
سِي

َ
Ƀ
َ
 ف

َ Ē
ȥوا ا

ُ
س

َ
Ⱥ 

َ
ون

ُ
اسِق

َ
ف
ْ
 ال

ُ
م

ُ
 ه

َ
ǐِِافق

َ
وقال سبحانه:  [التوبة] }̈́ن

} 
ٌ

س
ْ
 رجِ

ْ
م

ُ
ه

Ē
ȫِإ 

ْ
م

ُ
ه
ْ
ن

َ
ȭ وا

ُ
رضِ

ْ
ع

َ
أ
َ
 {وقال تعالى:  ]٩٥[التوبة:  }ف

ُ
ول

ُ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
اسِ م

Ē
ǽا 

َ
وَمِن

 
َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
 بمِ

ْ
م

ُ
ا ه

َ
خِرِ وَم

ْ
مِ الآ

ْ
َو ْǾِاɊَو ِ

Ē
ȥِا با

Ē
ن
َ
وا.. ̉آم

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇوَا 

َ Ē
ȥا 

َ
ون

ُ
ادِع

َ ُ
Ľ. إلى

 قوله تعالى: 
َ
ون

ُ
لحِ

ْ
ص

ُ
ɏ 

ُ
ن

ْ َ
Ĵ ا

َ
م

Ē
ȫِوا إ

ُ
Ɏا

َ
ضِ ق

ْ
ر

َ ْ
وا Ɨِ الأ

ُ
سِد

ْ
ف

ُ
ȩ 

َ
 لا

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ
ا Ȱيِل

َ
  ̌وɉَذِ

َ
لا

َ
أ

 
َ
رُون

ُ
ع

ْ
ش

َ
Ȼ 

َ
 لا

ْ
Ȳِن

َ
 وَل

َ
ون

ُ
سِد

ْ
ف

ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ
م

ُ
 ه

ْ
م

ُ
ه

Ē
ȫِ[البقرة] }الآيات... ̍إ.  

نوا دينهم في أصوله وفروعه على تلك الصحاح وأهل السنة والجماعة قد ب

وما سواه ضلال  ،إن دينهم هو الدين الحق :التي رواتها كما ذكرنا، وقالوا

  وباطل، ولا يحتاج المقام لأكثر من هذا لمن يريد النظر لدينه. 

  من قواعدهم الأصولية: -٣

  .. إلخ. . االله دخل الجنة وإن سرق وإن زنالا إله إلا :أن من قال  -أ 

  تكون لأهل الكبائر خاصة من أمته.  ÷أن شفاعة الرسول   - ب 

سيخرجون من النار إذا دخلوها،  ÷إن الموحدين من أمة محمد   - ج 

 {عن اليهود: حاكياً وتماماً كما قال االله تعالى 
Ē

 إلاِ
ُ
ار

Ē
ǽا ا

َ
ن

Ē
س

َ
م

َ
ȩ 

ْ
ن

َ
وا ل

ُ
Ɏا

َ
وَق

 
ً
ة
َ
ود

ُ
د

ْ
ع

َ
ا م

ً
ام

Ē
ي
َ
Ɇ{ :٨٠[البقرة[.  

وأنت أيها الناظر إذا تأملت هذه الأصول التي يذكرها أهل السنة والجماعة في 

أصول عقيدتهم تجدها في الواقع دعوة إلى ارتكاب الجرائم والكبائر والمآثم، 



   ١٩٩        بعض قواعد وأسس مذهب أهل السنة والجماعة

ودعوة إلى التهاون بشرائع الإسلام وفرائضه، وهذا في الحقيقة دعوة شيطانية، 

  فإنه الذي يدعو إلى ذلك ويزينه ويسهل فيه. 

وإذا نظرت ثانية إلى كتاب االله تعالى تجده سبحانه وتعالى يدعو إلى تزكية 

وإلى طهارتها، ويحذر من ارتكاب المآثم والجرائم  ،النفس من أدناس المعاصي

  ويشدد في الوعيد أشد التحذير.  ،والكبائر والفسوق والعصيان

وحده خلق ومن أصولهم العظيمة أن االله تعالى وتقدس هو الذي يتولى  -٤

أفعال العباد المعاصي منها والطاعات، فيجب عندهم الإيمان والتصديق بأن االله 

وأنه  ،دون العبد ا واللواط والكفر والفسوق و..إلخ،تعالى هو الذي خلق الزن

تعالى قدر ذلك، وأراده، وشاءه فنزهوا العبد والشيطان عن فعل ذلك وإرادته 

دون العبد  ،ولية فعلها وإرادتها وحدهومشيئته، وحمّلوا الملك القدوس مسئ

إن  :ودون الشيطان، وسموا ذلك توحيد الأفعال، وعلى ذلك فمن قال ،العاصي

  يحل دمه وماله.  ،العبد هو الذي تولى فعل المعصية وإحداثها فهو مشرك قدري

ومن أصولهم أن جميع الصحابة عدول أبرار، لا يجوز ذكر أحد منهم  -٥

 فهو صحابي عندهم. ÷بسوء فعله، وكل من رأى النبي 

غير أن أهل السنة والجماعة غلوا في هذه  ،فضيلة ÷ولا شك أن صحبة النبي 

الفضيلة إلى حد بعيد، والواقع الصحيح أن الصحابة وإن تميزوا بشرف الصحبة 

 {ن المسلمين، لهم ما لهم وعليهم ما عليهم كغيرهم م
ْ
ن

َ
سِهِ وَم

ْ
ف
َ
لنِ

َ
 ف

ً
اŁِا

َ
 ص

َ
مِل

َ
 ع

ْ
ن

َ
م

ا
َ
ه
ْ
ي
َ
ل
َ
ع

َ
ȯ َاء

َ
س

َ
 {.]٤٦[فصلت:  }...أ

ٌ
ة
َ
هيِن

َ
 ر

ْ
ت

َ
ب

َ
س

َ
ا ك

َ
سٍ بمِ

ْ
ف
َ
ȫ 

ē ُ
Ǘ{  :٣٨[المدثر[ } 

ْ
ت

َ
ب

َ
س

َ
ا ك

َ
ا م

َ
ه
َ
Ɏ

ت
َ
ب

َ
س

َ
Ɂ
ْ
ا اك

َ
ا م

َ
ه
ْ
ي
َ
ل

َ
  . ]٢٨٦[البقرة:  }وعَ

اقِ {فيهم المؤمن وفيهم المنافق 
َ
ف
ĕ
ǽا 

َ َ
Ȃ وا

ُ
رَد

َ
ɏ ِة

َ
دِين

َ
م
ْ
Ɏلِ ا

ْ
ه

َ
 أ

ْ
 ]١٠[التوبة:  }وَمِن

} 
َ
خِرَة

ْ
 الآ

ُ
رɋِد

ُ
 ي

ْ
ن

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ا وَمِن

َ
ي
ْ
ȫ
ē
ȅا 

ُ
رɋِد

ُ
 ي

ْ
ن

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
  . ]١٥٢[آل عمران:  }مِن

وغلوا فيها حتى  ،فقد تجاوز أهل السنة والجماعة الحدود في هذه الفضيلة

طوا غاية التفريط في علوها حصانة لا تضر معها معصية، ج وهذا في حين أنهم فرَّ

ولم يلتفتوا إليه، مع ما جاء في  ،، فلم يرفعوا له رأساً ÷حق قرابة الرسول 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٠٠

حقهم في دين الإسلام، من ذلك ما رواه البخاري في عدة مواضع من الصحيح: 

  )). بعدي علي مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي((

 {ومن ذلك ما جاء في البخاري أيضاً: من نزول آية المودة 
ْ

ل
ُ
  ق

َ
  لا

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ل
َ
أ
ْ
س

َ
 أ

هِ 
ْ
ي
َ
ل

َ
  ع

ً
را

ْ
ج

َ
  أ

Ē
  إلاِ

َ
ة
Ē
د

َ
و

َ
م
ْ
Ɏا  Ɨِ  

َ
Ȍ

ْ
ر

ُ
ق
ْ
في علي وفاطمة والحسن  ]٢٣[الشورى:  }ال

 ،، ومن الأمر بحبهم÷%، ومن الأمر بالصلاة عليهم مع النبي   والحسين

وغير ذلك كثير، فإن أهل السنة والجماعة فرطوا في هذا الجانب، والدليل على 

 ،بل عدلوهم ،#تفريطهم أنهم لم يجرحوا في عدالة الذين كانوا يبغضون علياً 

  ورووا عنهم الأحاديث وصححوها. 

ومن أصولهم تقليد السلف في أمور دينهم الصغير منها والكبير، وتراهم  -٦

ويتشددون فيه، ولا يلتفتون إلى ما خالفه من صرائح الكتاب يتعصبون في ذلك 

  ولا يرفعون له رأساً.  ،ولا يقيمون له وزناً  ،والسنة

والسلف هم الجم الغفير والغالبية العظمى التي سيطرت على الساحة 

بعد صلح الحسن بن علي في عام الجماعة، وذلك يتمثل في معاوية بن  ،الإسلامية

وأنصاره، فهم الذين سيطروا على البلاد الإسلامية،  أبي سفيان وأشياعه

  وفرضوا عليها تلك المذاهب والأفكار، وقهروا الناس على اعتناقها.

وأتباعه وأشياعه وأنصاره فقد كنسوه من البلاد كنساً،  #أما مذهب علي 

   وتتبعوه بكل ما أوتوا من القوة تتبعاً، حتى غاب عن الساحة تماماً، واختفى بالكلية.

  ومذهب الخوارج هو الآخر لم يبق له وجود على الساحة. 

  وأتباعه تماماً. #ولا نقول إنه انتهى في ذلك الحين مذهب علي 

صانع القوم، وماكرهم، من القتل قد  #غير أن من سلم من أتباع علي 

  بمذهب أهل السنة والجماعة، وهو في الباطن بخلاف ذلك.  وأظهر الرضا

لامة من القتل المحتم والتعذيب وإهلاك الحرث وكل ذلك من أجل الس

  . #، أو حتى من يتهم بحب علي #والنسل الذي كان يتعرض له أشياع علي 



   ٢٠١        مذهب شيعة علي (ع)

وما زال هذا النوع من الناس موجودين في ذلك الزمان وما بعده على طول 

  التاريخ، غير أن خوف القتل يخفيهم ويسترهم. 

وارج وشذاذاً، بل يحكمون وأهل السنة والجماعة يعتبرون هذا النوع خ

  و... إلخ.  ،بزندقتهم، ويسمونهم روافض، وشيعه، وقدرية

وبما ذكرنا يتبين لك أيها الناظر أن مذهب أهل السنة والجماعة مذهب بعيد 

عن الإسلام، وخارج عن حدوده، وأن كتاب االله تعالى يتبرأ منه، وسنة الرسول 

  ه. تتبرأ منه أيضاً، بل وفطرة العقل تتبرأ من

  السبب في انتشار مذهب أهل السنة

 ،السبب في انتشاره واشتهاره وكثرة أتباعه هو ما حظي به من دعم معاوية له

وفرضه على الناس بكل ما أوتي من قوة السلطان بالترغيب والترهيب، ثم من 

بعده سلاطين بني أمية، ثم سلاطين بني العباس، فصار من أجل ذلك هو 

  المذهب الوحيد في كل البلاد الإسلامية.

والسبب في عناية معاوية بتبني هذا المذهب، ثم من جاء بعده من الملوك هو 

  لح السياسية الداعمة لسلطانه. ماله فيه من المصا

فإنك إذا نظرت في هذا المذهب وجدته حصناً حصيناً لسلطان معاوية أولاً، 

  ثم لمن أتى بعدهم. ،ثم لسلاطين بني أمية

ومن هنا تجد بني العباس مع شدة عداوتهم لبني أمية وحرصهم على طمس 

  والسير في طريقهم. ،له صلة بهم اضطروا إلى العناية بمذهبهم كل ما

     (ع) علي شيعة مذهب

لمذهب الحق الذي كان عليه وأتباعه وأشياعه هو ا #مذهب علي 

، #والصحابة الأبرار، والذي قتل في سبيله أمير المؤمنين  ÷ الرسول

وعمار بن ياسر، وخزيمة ذو الشهادتين، وأبو أيوب الأنصاري، وغيرهم من 

 انصفين، وقتل أيضاً في سبيله الصحابي أهل بدر وأهل بيعة الرضوان في يوم



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٠٢

حجر بن عدي الكندي، وعمرو بن الحمق الخزاعي، ثم قتل في ن صبراً: الجليلا

مع سبعة عشر رجلاً من  ،في كربلاء #سبيله الحسين بن علي بن أبي طالب 

وجماعة كبيرة من الصالحين، وهذا المذهب وإن كان هو المذهب  ،أهل بيته وأولاده

كبه الدهر، ولم يساعده الحظ، فأصيب بالشلل، وتماماً كما جاء في الحق فقد ن

  )). ما اختلفت أمة بعد نبيها إلا ظهر أهل باطلها على أهل حقهاالحديث: ((

ولقد كان المفروض أن يكون هذا المذهب الحق هو المذهب الرسمي في 

كان البلدان الإسلامية، والمذهب المسيطر على الساحة، غير أن الواقع قد 

  بخلاف ذلك. 

لذلك  ؛في الأثر: (الناس مع الدنيا والملوك) (ودين الرعية على دين الراعي)

  وقل أنصاره وأتباعه. ،ضعف مذهب الحق والدين الصحيح

وجماهير المسلمين يتعصبون للواقع من غير نظر في صحته، والخلف يتبع 

دمها، السلف، ويستعظمون النقد والنقاش حول مصداقية ذلك المذهب وع

  ويرون ذلك جريمة عظيمة مخرجة لصاحبها من الإسلام تقريباً. 

 مونفوذ سلطانه ،ومع ضعف مذهب الشيعة بسبب قوة شوكة عدوه

وسيطرتهم وكثرة أتباعهم وأنصارهم فإنه مع ذلك قد تعرض لنكبة أخرى 

  نقسام. فيما بينهم والا ختلافداخلية وهي الا

، فإن طائفة من الشيعة #يد بن علي وأول ما حدث ذلك عند قيام الإمام ز

، معللين ذلك بأن الإمام هو جعفر بن محمد، #رفضت الجهاد مع زيد بن علي 

بعد نقاش وجدال: اذهبوا فأنتم الرافضة  #لا زيد بن علي، فقال لهم زيد 

  .... الحديث)). سيأتي في آخر الزمان قوم: ((÷الذين قال جدي رسول االله 

يعوا زيدية وهم الذين شا انقسمت الشيعة إلى قسمين:ك الحين فمنذ ذل

  وهم الذين رفضوا نصرته، معتذرين بما تقدم.  ونصروه، وغير زيدية #  زيداً 

أما قبل ذلك فكانت الشيعة أمة واحدة وحزباً واحداً، ولم تطل المدة بعد قيام 



   ٢٠٣        بعض أصول الزيدية

على قيام الدولة العباسية، وحينها حاولت الدولة  #الإمام زيد بن علي 

من أجل مصالح ومنافع  أزره؛العباسية دعم المذهب الإمامي والشد من 

سياسية، يعود نفعها إلى الدولة العباسية، فقد أضعفت بذلك جانب أئمة الزيدية 

الذين اتبعوا زيداً في الخروج على الظلمة وإعلان الجهاد عليهم، وحولت الشيعة 

فقد كان الخطيب س؛ أولاده وروجت لإمامتهم في الناإلى جعفر الصادق و

يخطب في زمان المأمون في خطبة الجمعة بالصلاة على علي بن موسى بن جعفر 

  وآبائه ثم يقول: 

  
فانجرفت الشيعة، إلى هذا المذهب السلمي، وصار له كيان كبير، وأتباع 

  وكل ذلك بسبب دعم سلطان دولة بني العباس. ، وطلبة علم ،كثيرون، وعلماء

أما المذهب الزيدي فإن سلاطين بني العباس قد توجهوا بكل قواهم إلى 

ر لهم ، ودأبهم المتواصل، لا يقملاحقة أهله وتقتيلهم، وكان ذلك شغلهم الشاغل

  م. قرار، ولا يهدأُ لهم بال في ملاحقة الزيدية؛ لما يرون فيهم من الخطورة على سلطانه

  الزيدية أصول بعض

  ختصار، فمن أصولهم: أصول الزيدية على سبيل الا ولنستعرض هنا شيئاً من

على جميع  ÷بعد النبي  #تفضيل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب  -١

الصحابة، لما تقدم من الأدلة، ولما قال أحد أئمة أهل السنة والجماعة: لم يأت عن 

  . #في أحد من الفضائل ما أتى في علي  ÷النبي 

لما  ، الذي هو الخلافة؛÷أولى الناس بمقام النبي  #أمير المؤمنين علي  - ٢

له من الفضل المبرز على جميع الصحابة، ولما له من السبق إلى الإسلام والجهاد 

 والعلم والقرابة و... إلخ، ولما ثبت من النص على ذلك كما تقدم. 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٠٤

لما تقدم من حديث الثقلين،  الأمة فالحق مع أهل البيت؛ اختلفتإذا  -٣

  والسفينة، وآية التطهير، والمودة، وغير ذلك. 

القول بالتوحيد والعدل، وملاك التوحيد هو نفي  :ومن أصولهم -٤

)) فيجب تنزهيه عن التوحيد ألا تتوهمه: ((#التشبيه، كما قال أمير المؤمنين 

وليس له وجه، ولا يدان، ولا قدمان، ولا المكان، وعن الحلول في مكان، 

  جنب، ولا... إلخ. 

فيجب تنزيهه عن )، والعدل ألا تتهمه(دل ما قال أمير المؤمنين: وملاك الع

فعل الفساد، وظلم العباد، لا يشاء المعاصي والمآثم، ولا يريدها، ولا يقضي بها، 

ولا يقدرها، ولا يخلقها، وقد نزه االله تعالى نفسه عن ذلك فيما حكاه وقصه في 

 {سورة الأنعام في قولـه تعالى: 
ْ
Ƞ َ ْ
Ǫ

َ
ا أ

َ
 م

ُ Ē
ȥاءَ ا

َ
 ش

ْ
و
َ
Ɏ وا

ُ
Ƞ َ ْ
Ǫ

َ
 أ

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ
ول

ُ
ق

َ
ي

َ
 س

َ
ا وَلا

َ
ن

 
ْ

ل
ُ
ا ق

َ
ن

َ
س

ْ
أ
َ
وا ب

ُ
اق

َ
 ذ

Ē
Š

َ
 ح

ْ
لهِِم

ْ
ب
َ
Ȱ 

ْ
 مِن

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ب

Ē
ذ

َ
 ك

َ
Ɏكِ

َ
ذ

َ
ءٍ ك ْ َ

Ž 
ْ
ا مِن

َ
ن
ْ
م

Ē
ر

َ
 ح

َ
ا وَلا

َ
ن
ُ
اؤ

َ
آب

 
Ē

 إلاِ
ْ
م

ُ
ت
ْ
ȫ
َ
 أ

ْ
 وɉَنِ

Ē
ن

Ē
 الظ

Ē
 إلاِ

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
 ت

ْ
اَ إنِ

َ
ǽ 

ُ
وه

ُ
رجِ

ْ
خ

ُ
ت
َ
ȯ ٍم

ْ
 عِل

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ȱ

َ
د

ْ
 عِن

ْ
ل

َ
ه

 
َ
ون

ُ
رُص

ْ َ
ĹΕ..{[الأنعام] .  

ونهِِ {وقال في سورة النحل: 
ُ
 د

ْ
ا مِن

َ
ن
ْ
د

َ
ب

َ
ȭ ا

َ
 م

ُ Ē
ȥاءَ ا

َ
 ش

ْ
و
َ
Ɏ وا

ُ
Ƞ َ ْ
Ǫ

َ
 أ

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ال

َ
وَق

 
ْ
 مِن

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ل

َ
ع

َ
ȯ 

َ
Ɏكِ

َ
ذ

َ
ءٍ ك ْ َ

Ž 
ْ
ونهِِ مِن

ُ
 د

ْ
ا مِن

َ
ن
ْ
م

Ē
ر

َ
 ح

َ
ا وَلا

َ
ن
ُ
اؤ

َ
 آب

َ
 وَلا

ُ
ن

ْ َ
Ĵ ٍء ْ َ

Ž 
ْ
مِن

 
ُ
غ

َ
َلا ْǺا 

Ē
لِ إلاِ

ُ
س

ē
 اɎر

َ َ
Ȃ 

ْ
ل

َ
ه

َ
ȯ 

ْ
لهِِم

ْ
ب
َ
Ȱ 

ُ
ǐِب

ُ
م
ْ
Ɏحتجاج في وقد تقدم الا، [النحل] }̤ا

  ذلك على سبيل التفصيل. 

من الأمر  ÷ومن أصولهم وجوب القيام بحق خلافة الرسول  -٥

  كما تقدم.  ،و... إلخ ،والنهي عن المنكر ،بالمعروف

  ومن أصولهم أنه لا يجوز إثبات أي أصل من أصول العقيدة إلا بدليل قاطع.  - ٦

  وذلك واحد من ثلاثة: 

  دلالة العقل   -أ 

  النصوص القرآنية.   - ب 

  أو المسلم بصحتها عند المسلمين.  ،النصوص النبوية المجمع عليها  - ج 



   ٢٠٥        بعض أصول الزيدية

عتماد عليه، وعلى هذا فإن كل من سوى ذلك فلا يجوز قبوله، ولا الا أما ما

يستدل على إثبات أصل في العقيدة الإسلامية بغير ما ذكرنا فإن الزيدية ترده، 

  ولا تقيم له وزناً.  ،لا تقبل بهو

 {أن الصحابة كغيرهم من الناس، لهم ما لهم، وعليهم ما عليهم  -٧
ْ
ن

َ
م

ا
َ
ه
ْ
ي
َ
ل

َ
ع

َ
ȯ َاء

َ
س

َ
 أ

ْ
ن

َ
سِهِ وَم

ْ
ف

َ
لنِ

َ
 ف

ً
اŁِا

َ
 ص

َ
مِل

َ
  . ]٤٦[فصلت:  }ع

وأن فضيلة الصحبة لا تنفع المجرمين، بل الواقع والصحيح أنه يضاعف 

تكب الفواحش دون غير الصحابي، وهذا هو العذاب على الصحابي الذي ير

دون ما يقوله أهل السنة والجماعة، وذلك  ،الذي قامت عليه البرهنة الصحيحة

 {: ÷في قول االله تعالى في أزواج النبي 
Ē
ن

ُ
Ȳ

ْ
تِ مِن

ْ
أ
َ
 ي

ْ
ن

َ
ĕŦِ م

Ē
ǽاءَ ا

َ
ا Ⱥسِ

َ
ي

 ِ
ْ

ǐ
َ
ف

ْ
 ضِع

ُ
اب

َ
ذ

َ
ع
ْ
ا ال

َ
ه
َ
Ɏ 

ْ
ف

َ
ȭا

َ
ض

ُ
ةٍ ي

َ
ن
ĕ
Ʉ
َ
ب
ُ
ةٍ م

َ
احِش

َ
  .]٣٠[الأحزاب:}الآية.. بفِ

أن المعصية تعظم على حسب عظم النعمة التي  -واالله أعلم- والسر في ذلك 

  أنعمها االله تعالى على الإنسان.

ومشاهدة الهدى، والنور  ÷ونعم االله تعالى على الصحابة بمشاهدة النبي 

  ولم يشاهدوه.  ÷أعظم وأتم من نعمه تعالى على المؤمنين الذين آمنوا بالنبي 

ذين استقاموا على الإيمان حينئذ ففضيلة الصحبة لا تنفع إلا المؤمنين الو

 {: ÷وتماماً كما قال سبحانه وتعالى في نساء النبي والهدى، 
ْ

ت
ُ
ن
ْ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
وَم

 ِ
ْ

ǐ
َ
ȩ
Ē
ر

َ
ɏ ا

َ
رَه

ْ
ج

َ
ا أ

َ
تهِ

ْ
ؤ

ُ
 ن
ً
اŁِا

َ
 ص

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
ȩَو ِȄِو

ُ
س

َ
ِ وَر

Ē
ȥِ 

Ē
ن

ُ
Ȳ

ْ
  . ]٣١[الأحزاب:  }…مِن

لا في الصحابة، والكلام ، ÷ما ذكرت إنما هو في نساء النبي  فإن قيل: 

  . ÷إنما هو في الصحابة لا في نساء النبي 

مضاعفة العذاب على  ÷العلة والسبب الذي استحق به نساء النبي  قلنا:

 ÷ستقامة إنما هو معاشرة النبي ل فاحشة أو مضاعفة الثواب على الافع

تلك المعاشرة والمصاحبة في دفع العذاب  ÷بي ومصاحبته، فإذا لم تنفع نساء الن

 ÷والعقاب؛ فأولى وأحرى أن لا تنفع من هو أقل منهن مصاحبة للنبي 



 ــــةكتاب الإمــامـ        ٢٠٦

 ÷أقل مخالطة للنبي  ÷ومخالطة ومعاشرة، ولا شك أن صحابة النبي 

  ومصاحبة ومعاشرة ومجالسة من نسائه. 

ر والبحث يجب على الناظر الخوض فيما جرى بين الصحابة، وتحقيق النظ -٨

ليتعرف من خلال ذلك على المحُِقِّ منهم والمبطل، والعدل وغير  ؛في ذلك

ستقامة دون دينه عن المحقين أهل العدالة والاالعدل، فإذا تبين له ذلك أخذ 

  المبطلين الظالمين. 

اً عظيماً حتى لعن اختلافوالدليل على ما ذكرنا أن الصحابة أخيراً اختلفوا 

واستحل بعضهم دماء بعض، وجرى م بعضاً، وحتى قتل بعضهم بعضاً، بعضه

  بينهم من ذلك كأشد ما يكون. 

موا الخوض في ذلك، ولا عرف بينهم السكوت عن ذلك، بل ولا حرَّ 

تكلمت حتى السيوف، ونطقت الأسنة والرماح، ولم يعرف ترك الخوض في 

ني العباس، أما قبل نة بذلك إلا في أزمنة متأخرة جداً، ولعل ذلك كان في أزم

وأكثر القرن الثاني كانوا يخطبون  ،بدليل أن أهل القرن الأول ذلك فلا يعرف؛

فوق المنابر في الجمع والأعياد في جميع البلاد الإسلامية وجميع مساجدها بلعن 

  . #علي بن أبي طالب 

  وحينئذ يتبين لنا أن ترك الخوض فيما جرى بين الصحابة مذهب مستحدث مبتدع. 

والذي يظهر لي أن الغرض من هذا المذهب المبتدع هو المحافظة على قداسة 

معاوية وعمرو بن العاص والوليد بن عقبة بن أبي معيط ومروان بن الحكم 

  والمغيرة بن شعبة وأمثالهم. 

بدليل أنهم لم يرفعوا رأساً  ؛كرامة جميع الصحابةولم يريدوا المحافظة على 

ل إنهم حكموا بعدالة ولم يحركوا ساكناً، ب ،وأهل بيته #للعن علي 

وتحروا الرواية، وأخذ الحديث عنه تحرياً، ومن أراد معرفة صحة ما حكماً،   فاعلة

  ذكرنا فلينظر في مقدمة فتح الباري شرح صحيح البخاري. 



   ٢٠٧        بعض أصول الزيدية

%، وهم الذين ومن أصولهم أن الخ -٩ لافة حق خاص بأهل البيت 

مع شرائط سلفت، ، ’ضمهم الكساء، ثم من صلح لها من ذرية الحسنين 

  ولهم أصول تقدمت في هذا الكتاب. 

  من الخرافات ومخالفة فطر العقولسلامة عقائد الزيدية 

ت، سلامة عقائدها من الخرافا - والذي تتميز به الزيدية عن سائر الفرق

فإنك إذا نظرت إلى ما عند الزيدية في ذلك كله ومخالفة ما تعرفه فطر العقول؛ 

وجدته مسايراً لما تعرفه فطر العقول، تأنس به وتنجذب إليه، وتذعن له 

  وفي ذلك من الدليل على صحة ديانتهم ما لا يخفى. ، وتعترف به

ومع ما تعرفه  ،فطر العقولمع وذلك أن االله تعالى جاء بالشرائع المتطابقة 

: ÷ وتأنس به، ألا ترى إلى قوله تعالى في وصف النبي ،وتنجذب إليهالعقول، 

} 
ُ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ
م
ĕ
ر
َ ُ
ĵَاتِ و

َ
ب
ĕ
ي

Ē
 الط

ُ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

ē
لِ

ُ
ĵَرِ و

َ
ك

ْ
ن
ُ
م
ْ
Ɏنِ ا

َ
 ع

ْ
م

ُ
اه

َ
ه
ْ
ن
َ
ɋَرُوفِ و

ْ
ع

َ
م
ْ
Ɏِبا 

ْ
م

ُ
رُه

ُ
ɏ

ْ
أ
َ
ي

ائثِ
َ
ب
َ ْ
ł١٥٧[الأعراف: }..ا[.  

ا {وقوله تعالى: 
َ
م

Ē
ȫِإ 

ْ
ل

ُ
نق

َ
ط

َ
Ȩ ا

َ
ا وَم

َ
ه
ْ
رَ منِ

َ
ه

َ
ا ظ

َ
 م

َ
احِش

َ
و

َ
ف
ْ
َ ال

ĕ
Ȓ

َ
 ر

َ
م
Ē
ر

َ
  . ]٣٣[الأعراف: }ح

 {وكثيراً ما يختم االله تعالى الآية بقوله: 
َ
رُون

Ē
ك

َ
ذ

َ
 ت

َ
لا

َ
ف
َ
 { }أ

َ
ون

ُ
قِل

ْ
ع

َ
ȩ 

َ
لا

َ
ف
َ
 }أ

} 
َ
رُون

Ē
ك

َ
ذ

َ
ت
َ
Ȭ 

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل

َ
ع

َ
 { }ل

َ
ون

ُ
قِل

ْ
ع

َ
ȩ 

ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
ل
َ
ع

َ
ونحو ذلك؛ إشارة منه جل وعلا إلى  }ل

ومركوز فيه بالفطرة، ولا  ،ء به من الدين والشريعة موجود في العقلأن ما جا

  بصحته إلا أن يرجع إلى عقله وفكره ليتذكر ذلك. عترافيحتاج العاقل، في الا

أما سائر المذاهب الإسلامية الأخرى فقد تلوثت بخرافات وأباطيل، تمجها 

  وتنفر عنها، ويستنكرها العقل، ويشمئز منها، ولا يعترف بها. ،الفطرة

إن االله تعالى هو الذي خلق الكفر في الكافر، وخلق الزنا  :فقول أهل السنة

الزاني، وخلق المعصية في العاصي، وقدر ذلك، وشاءه وأراده، لا فعل للعبد  في

 التخلص من ذلك، ولا قدرة لـه على ،، ولا مشيئة ولا إرادةاختيارفي ذلك، ولا 

  وأن االله تعالى سيعذبه على ذلك. 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٠٨

لما فيه من المنافاة للعدل والإحسان الذي  ؛فهذا قول مرفوض عند العقل

  تمدح االله بنفيه عن نفسه، ولما فيه من الظلم الذي نفاه تعالى أيضاً عن نفسه. 

دها، إن االله تعالى هو الذي خلق المعصية في العاصي، وأوج وقول بعضهم:

ه، ومشيئته، اختيارن العاصي مع ذلك فعلها بوشاءها، وأرادها، وقدرها، وإ

وذلك أن المعصية إذا ولا يقبله،  لا يصدق به العقل ،وإرادته، فهذا قول متناقض

فأين فعل العاصي   وإرادته ومشيئته وقضائه وقدرهكانت قد حدثت بفعل االله

  ين فعل االله؟ ه ومشيئته؟ وإن كانت حدثت بفعل العاصي فأاختيارو

إن االله تعالى سيرى يوم القيامة بلا كيف، لا يمكن للعقل  وقول أهل السنة:

والمراد لرؤية لا تقع إلا على ذي كيفيات، أن يصدق ذلك ولا يقبله، وذلك أن ا

بالكيفيات الصفات الظاهرة من الطول والعرض والحركة والسكون واللون 

  ونحو ذلك. 

ة العين على شيء لا هو متحرك، ولا ساكن، ولا ولا يمكن أبداً أن تقع رؤي

طويل، ولا قصير، ولا عريض، ولا متلون بلون، ولا هو فوق، ولا تحت، ولا 

يمين، ولا شمال، لا خلف، ولا أمام، ولا هو قريب، ولا بعيد، ولا بين بين، ولا... 

  فمثل ذلك لا يقبله عقل، ولا يصدق به، ومن المحال أن يؤمن به عاقل.، إلخ

ويتحير العقل في قول أهل السنة: إن االله تعالى هو الذي يخلق أفعال العباد 

ولا يقبل به،...ويتساءل: فما فائدة  ،الطاعات منها والمعاصي، ويستبعد ذلك

   !إرسال الرسل وإنزال الكتب ما دام أن الأمر مفروغ منه؟

أن االله  ولماذا الثواب والعقاب في جنات النعيم، وفي عذاب الجحيم، ما دام

   دون العباد؟!تعالى هو الذي يتولى فعل الطاعات والمعاصي

جهنم عباده على لماذا يعذب االله تعالى بأشد العذاب في نار ويتساءل العقل: 

   !ولماذا يعذبهم على شيء هو تعالى تولى فعله دونهم؟غير شيء اجترحوه؟! 



   ٢٠٩        بعض أصول الزيدية

 نحو قوله تعالى: أليس هذا من الظلم الذي تمدح االله تعالى بنفيه عن نفسه في

} 
ً
را

ْ
ج

َ
 أ

ُ
ه
ْ
ن ُ َȅ 

ْ
تِ مِن

ْ
ؤ

ُ
ɋَا و

َ
ه

ْ
اعِف

َ
ض

ُ
 ي

ً
ة

َ
ن

َ
س

َ
 ح

ُ
ك

َ
 ت

ْ
ةٍ وɉَنِ

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق

ْ
 مِث

ُ
لمِ

ْ
ظ

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

 
ً
ظِيما

َ
   !؟[النساء] }̩ع

وكل عقائد أهل السنة تقريباً وكل مذاهبهم يقف عندها العقل متحيراً 

لماذا؟ وهل؟ فارجع إلى كتاب (متسائلاً، وإن شئت المزيد في هذا الباب 

واستشكلتها الفطرة  ،) ففيه الكثير من التساؤلات التي وضعها العقلوكيف؟

  على ذلك المذهب...

وقد ذكرنا فيما سبق شيئاً من الخرافات المذهبية حول مذهب الإمامية عند 

  الكلام عليهم، فارجع إليه، ونعني بهم الجعفرية. 

  الإسماعيلية بعض أباطيل مذهب

أما الإمامية الإسماعيلية فأصول عقائدهم على التحقيق غير واضحة على 

  لتكتمهم على مذهبهم، فلا يوجد لهم كتاب.  ؛المستوى العام

وقد كان أول مذهب الإسماعيلية في اليمن جاء عن طريق أبي القاسم بن فرج 

  بن حوشب بن زاذان الكوفي، وعلي بن الفضل الخنفري.

  وبنى به حصناً.جبل مسور واستفتحه،  و القاسم فطلعأما أب

وأما علي بن الفضل فاستولى على أرض يافع، ثم اشتدت وطأته فاستولى على 

وأحل جميع المحرمات، وخرب المساجد،  ،أكثر مخاليف اليمن، وأعلن الكفر

  وكان يدعي أنه نبي، فقال فيه بعض شعراء عصره: 

 
 

 
 

  
 
 

 

  .٢٥٢ذكر ذلك نشوان في كتابه ((الحور العين)) ص 

ألفاظ  والمشهور عن الإسماعيلية الذين اشتهرت تسميتهم بالباطنية أنهم يتأولون

القرآن على غير ظاهره، وكذلك ألفاظ السنة، فيقولون فيما ذكر االله تعالى من ثواب 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢١٠

الجنة ونعيمها: إن المراد بذلك وصل الحبيب، وبما ذكر االله تعالى من الوعيد الشديد 

في نار جهنم: إن المقصود به فراق الحبيب، إلى غير ذلك، وعلى هذا فليسوا من 

  ائع الإسلام وفرائضه ووعده ووعيده و... إلخ. لتعطيلهم شر ؛المسلمين

  بعيداً عن كل شائنة.  ،أما المذهب الزيدي فتجده صافياً من كل خرافة

والذي ينقصه أنه لم يحظ بدولة وسلطان، بل على العكس فقد ابتلي من أول 

  يوم بحرب الدول والسلاطين التي استولت على بلاد المسلمين. 

   الإسلام أساس

 أساسٌ، وأساسُ الإسلام حبُّنا أهل البيتالحديث: ((جاء في 
ٍ
  )).لكلِّ شيء

وحقاً فإن الإسلام لا تقوم أركانه إلا إذا ابتنى على هذا الأساس المكين، 

  ومن بنى على غير هذا الأساس أنهار به بنيانه، وخر عليه السقف من فوقه. 

منه كل حركاته وسكناته،  استحسنوتوضيح ذلك أن المرء إذا أحب شخصاً 

ومال به هواه إلى هوى محبوبه، وتضجر من كل ما يتضجر منه، ومن هنا قال 

وȕِ {سبحانه وتعالى: 
ُ
بعِ

Ē
ات

َ
 ف

َ Ē
ȥا 

َ
ون

ē
بِ

ُ
ı 

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
 إنِ

ْ
ل

ُ
فالإتباع ، ]٣١[آل عمران:  }..ق

  وملازم لها.  ،ومتفرع عليها ،تابع للمحبة

وأصل له، فإذا حصلت المحبة تبعها في  ،لإسلاموبهذا يتوضح أن المحبة أساس ا

  الحصول العمل بشرائع الإسلام، وإذا لم تحصل المحبة لم يحصل العمل المطلوب. 

ومركوز في فطرتها التي فطرها االله تعالى  طبائع النفوس، وهذا شيء متقرر في

، وعلى العكس من ذلك البغض فإن المرء إذا كره لا تبديل لخلق االلهعليها، 

  و... إلخ.  ،شخصاً كره أعماله، ونفر عنها

أوثق عرى الإسلام الحب في االله والبغض في : ((÷وقد جاء عن النبي 

 {)) أو كما قال. وقال االله تعالى: االله
َ
ود

ُ
َه ْǾوا ا

ُ
خِذ

Ē
ت
َ
ȩ 

َ
وا لا

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
ي

 
َ
ضٍ وَم

ْ
ع

َ
Ȩ َُاءǾِ

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه

ُ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ ََاءǾِ

ْ
و

َ
ى أ

َ
ار

َ
ص

Ē
ǽموَا

ُ
Ȳ

ْ
 منِ

ْ
م

ُ
ه
Ē
Ɏ
َ
و

َ
ت
َ
Ȭ 

ْ
  . ]٥١[المائدة:  } ْ...ن



   ٢١١        أساس الإسلام

 {وقال سبحانه: 
َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏونِ ا

ُ
 د

ْ
Ǿَِاءَ مِن

ْ
و

َ
 أ

َ
فرɋِِن

َ
ǔ

ْ
وا ال

ُ
خِذ

Ē
ت
َ
ȩ 

َ
] ١٤٤[النساء:}لا

ءٍ { ْ َ
Ž Ɨِ ِ

Ē
ȥا 

َ
 مِن

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ل
َ
 ف

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

ْ
ل

َ
ع

ْ
ف

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
  .]٢٨[آل عمران:  }... الآيةوَم

 ،كل مكلف اكتساب مودة أهل البيتإذا عرفت ذلك فاعلم أنه يجب على 

وعمارة القلب بها، ثم بعد ذلك المحافظة عليها، وسد منافذ  ،وتربيتها في النفس

ليكدر عليه حبه لأهل  ،الشيطان التي قد يتسلل من خلالها إلى قلب المؤمن

  وخوت عروشه.  ،الذي إن تكدر وفسد تهدم بنيان الإسلام ،البيت

منها: أن الشيطان يأتي هذا الباب كثيرة،  يطان ومداخله فيومنافذ الش

الإنسان من باب التفضيل فيبعث في نفس الإنسان الأنفة من زيادة فضل أهل 

  البيت على غيرهم، ويزين له الترفع عن الإقرار بفضلهم، ويزين له جحوده. 

ومحاولة إنزال  ،ثم يتبع الشطان ذلك بتحسين عداوة أهل البيت ومضايقتهم

هكذا لا يستجيب الإنسان لشيء من الشيطان في صغير إلا جره الضرر بهم، و

 الكفر والتكذيب بآيات االله إلى ما هو أكبر، وأوقعه فيما هو أعظم، حتى يوقعه في

اءُوا {ستهزاء بها، وتماماً كما قال سبحانه وتعالى: والا
َ
س

َ
 أ

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ة

َ
قبِ

َ
Ȁ 

َ
ن

َ
Ǔ 

Ē
م

ُ
Ȫ

 ِ
Ē

ȥوا بآِياتِ ا
ُ
ب
Ē
ذ

َ
 ك

ْ
ن

َ
ى أ

َ
وأ

ē
 اɎس

َ
ون

ُ
زِئ

ْ
ه
َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ ا

َ
وا بهِ

ُ
ن

َ
ȡَ[الروم] }̋ و.  

 {وكما قال سبحانه: 
ْ
و

َ
 أ

ٌ
ة

َ
ن
ْ
 فتِ

ْ
م

ُ
ه
َ
صِيب

ُ
 ت

ْ
ن

َ
ِ أ رهِ

ْ
ɏ

َ
 أ

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
ون

ُ
الفِ

َ ُ
Ľ 

َ
ِين

Ē
Ȇرِ ا

َ
ذ

ْ
ح

َ
ي
ْ
ل
َ
ف

 
ٌ
Ǿِم

َ
 أ

ٌ
اب

َ
ذ

َ
 ع

ْ
م

ُ
ه
َ
صِيب

ُ
  . [النور] }̀ي

وأن  ،والواجب على المكلف أن يحارب مثل هذه الوساوس الشيطانية

ستعاذة باالله تعالى من وساوس الشيطان عها، والطريق إلى محاربتها هو الايداف

وأوامر االله تعالى  ،وهمزاته، وأن يعرض الإنسان على نفسه أوامر الشيطان

 ؟ثم لينظر أيهما أحسن عاقبة طاعة الشيطان أم طاعة أوامر الرحمن ،ويستحضر ذلك

  عن قناعة طاعة الشيطان. فالعاقل اللبيب يختار بلا شك طاعة الرحمن، ويرفض

ولو أن الناس نظروا مثل هذا النظر، وفتحوا عيون أفئدتهم إلى حسن 

 {غير أن أكثر الناس كما ذكر االله:  ، لما عدلوا عن طاعة االله تعالى،ختيارالا
đ
م

ُ
ص

 
َ
ون

ُ
قِل

ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
 لا

ْ
م

ُ
ه

َ
ȯ ٌ ْ

ƫ
ُ
ȭ 

ٌ
م

ْ
Ȳ

ُ
وكم كرر االله تعالى في الحكاية عن الكثرة  [البقرة] }άب



 كتاب الإمــامـــــة        ٢١٢

  لا يعلمون، ولا يبصرون، ونحو ذلك؟الكاثرة من الناس بأنهم لا يعقلون، و

  الأنفة والترفع داء عياء يقود إلى عذاب الآخرة

وليذكر الإنسان أن الأنفة والترفع هو الذي أخرج الشيطان من الجنة مذموماً 

 {مدحوراً، واستوجب بسبب ذلك أن يقول له الرحمن تعالى: 
ْ
 مِن

ْ
رُج

ْ
اخ

َ
 ف

َ
ال

َ
ا ق

َ
ه

 
ٌ
جِيم

َ
 ر

َ
ك

Ē
إنِ

َ
ينِ  ͎ف

ĕ
ȅمِ ا

ْ
و
َ
 ي

َ
Ƥِإ ŧِ

َ
ن
ْ
ع
َ
 ل

َ
ك

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

Ē
وأن الأنفة هي الداء  [ص] }͏وɉَنِ

والكفر باالله وبآياته، ثم ، العياء التي دعت الأمم السابقة إلى تكذيب الرسل

  جرت عليهم ويلات الدنيا وعذاب الآخرة.

 {قال االله تعالى فيما حكى عن المكذبين للرسل سلام االله عليهم: 
ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
ن
َ
وا أ

ُ
Ɏا

َ
ق

 
َ
ون

ُ
Ɏ
َ
ذ

ْ
ر

َ ْ
 الأ

َ
ك

َ
ع

َ
ب
Ē
ȩَوا 

َ
ك

َ
ɎͰ{ [الشعراء] ،} 

ً
ما

ْ
ل

ُ
 ظ

ْ
م

ُ
ه

ُ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
ا أ

َ
ه
ْ
ت
َ
ن

َ
ق

ْ
ي
َ
Ɂ

ْ
ا واَس

َ
وا بهِ

ُ
د

َ
ح

َ
وجَ

 
َ
سِدِين

ْ
ف

ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ
ة

َ
قبِ

َ
Ȁ 

َ
ن

َ
Ǔ 

َ
ف

ْ
ي
َ
 ك

ْ
ر

ُ
ظ

ْ
ȫا

َ
 ف

ً
ا
ّ
و
ُ
ل

ُ
 { .[النمل] }̏وَع

Ē
 إلاِ

َ
ك

َ
ع

َ
ب
Ē
ȩا 

َ
رَاك

َ
ا ن

َ
م

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ē
ن

ُ
ظ

َ
ȫ 

ْ
ل

َ
لٍ ب

ْ
ض

َ
 ف

ْ
ا مِن

َ
ن
ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
رَى ل

َ
ا ن

َ
يِ وَم

ْ
أ
Ē
 اɎر

َ
ادِي

َ
اَ ب

ُ
ǽِاذ

َ
ر

َ
 أ

ْ
م

ُ
 ه

َ
ِين

Ē
Ȇا

 
َ
ǐِȨِذ

َ
Ǔ̜{ [ھود].  

لو عرف الإنسان قدر نفسه لأعرض عن تلك الوساوس الشيطانية،  ،وبعد

، ))من عرف قدر نفسه لم يهلكلأثر: ((واشتغل عنها بما يهمه، ومن هنا جاء في ا

وذلك أن الذي قد عرف نفسه قد استقر في قرارة نفسه واستحكم العلم في قلبه: 

 {أن الأمر كله الله يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد 
ْ
م

ُ
 وَه

ُ
ل

َ
ع

ْ
ف

َ
Ȭ ا

Ē
م

َ
ȭ 

ُ
ل

َ
أ

ْ
س

ُ
Ȼ 

َ
لا

 
َ
ون

ُ
Ɏ
َ
أ

ْ
س

ُ
Ȼ̘{[الأنبیاء] } 

ُ
ار

َ
ت
ْ َ
Ľَاءُ و

َ
ش

َ
Ȼ ا

َ
 م

ُ
ق

ُ
ل
ْ َ
Ľ 

َ
ك

ē
Ɋ
َ
 وَر

ُ
ة َ َƷِ

ْ
łا 

ُ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ
ن

َ
Ǔ ا

َ
[القصص: }م

ظِيمِ { ]٦٨
َ
ع
ْ
لِ ال

ْ
ض

َ
ف
ْ
و ال

ُ
 ذ

ُ Ē
ȥَاءُ وا

َ
ش

َ
Ȼ 

ْ
ن

َ
ȩيِهِ م

ْ
ؤ

ُ
ِ ي

Ē
ȥدِ ا

َ
 Ȩيِ

َ
ل

ْ
ض

َ
ف
ْ
 ال

Ē
ن

َ
 [الحدید]}̞وأَ

اءُ {
َ

ش
َ
Ȼ 

ْ
ن

َ
تهِِ م

َ ْ
ŉَِبر 

ē
ص

َ
ت
ْ َ
Ľ..{ :١٠٥[البقرة[.  

  والإستسلام.وأنه لا يتجاوز قدره العبودية الله والسمع والطاعة والإنقياد 

وتردى برداء التذلل لربه، وصار ممن قد لبس لباس التواضع الله عز وجل، 

نِ {ذكرهم االله تعالى في سورة الفرقان وأثنى عليهم حين قال تعالى: 
َ ْ
ŉ

Ē
 اɎر

ُ
اد

َ
وعَِب

ا
ً
ن
ْ
و

َ
ضِ ه

ْ
ر

َ ْ
 الأ

َ َ
Ȃ 

َ
ون

ُ
ش

ْ
م

َ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
Ȇ٦٣[الفرقان:  }.. إلى آخر السورةا[.  



   ٢١٣        أساس الإسلام

  عالى التفضيلاقتضاء حكمة االله ت

ففضل بعض  ،وقد اقتضت حكمة االله تعالى أن يفضل بعض خلقه على بعض

الملائكة على بعض، وفضل بعض الرسل على بعض، وفضل بعض الناس على 

بعض، وفضل بعض المؤمنين على بعض، وكلف االله تعالى عباده بالعمل على 

ها على وأشق ،به، فكان ذلك من أشد التكاليف عليهم والرضا ،حسب ذلك

  نفوسهم، فسعد بذلك من سعد، وهلك به من هلك. 

  التفضيل والرد عليهم منكرو

وقد أنكر كثير من الناس التفضيل، وأرعدوا، وأزبدوا، وما دعاهم إلى  ،هذا

 {وقد قال تعالى: والإقرار به،  عترافنفة والترفع عن الاذلك إلا الأ
ُ

ل
ُ
س

ē
 اɎر

َ
ك

ْ
تلِ

 
َ َ

Ȃ 
ْ
م

ُ
ه

َ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ ا

َ
ن
ْ
ل

Ē
ض

َ
ضٍ ف

ْ
ع

َ
Ȩ{  :٢٥٣[البقرة[.  

 {وقال سبحانه: 
َ َ

Ȃ 
َ
رَان

ْ
 عِم

َ
 وَآل

َ
راَهيِم

ْ
 إبِ

َ
 وَآل

ً
وحا

ُ
 وَن

َ
م

َ
 آد

َ
ƚ

َ
ط

ْ
 اص

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

 
َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع

ْ
  .عمران] [آل }̢ال

 {وقال سبحانه: 
ĕ

Ś
َ
Ɇَو 

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ
ت

ْ
م

َ
ع

ْ
ȫ
َ
ŧِ أ

Ē
ŧَِ ال

َ
م

ْ
رُوا نعِ

ُ
ك

ْ
 اذ

َ
ائيل

ْ
ǩِإ ũِ

َ
ا ب

َ
ي

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ت
ْ
ل

Ē
ض

َ
 ف

َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع
ْ
 ال

َ َ
Ȃ̰{ [البقرة].  

 {وقال سبحانه وتعالى في تفضيل الرجال على النساء: 
Ē
هِن

ْ
ي
َ
ل

َ
الِ ع

َ
ج

ĕ
وɎَلِر

 
ٌ
ة

َ
ج

َ
ر

َ
 { .]٢٢٨[البقرة: }د

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
ه

َ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ 

ُ Ē
ȥا 

َ
ل

Ē
ض

َ
ا ف

َ
اءِ بمِ

َ
س

ĕ
Ƀال 

َ َ
Ȃ 

َ
ون

ُ
ɏا

Ē
و
َ
 ق

ُ
ال

َ
ج

ĕ
اɎر

ضٍ 
ْ
ع

َ
Ȩ{ :٣٤[النساء[.  

ل بعض الناس على بعض في الألوان والجمال ومن المحسوس المشاهد تفضي

 ،وفضل االله المؤمن على الفاسق لمنطق والأعمار والأرزاق و.. إلخ،والقوة وا

 {والعالم على الجاهل فقال سبحانه وتعالى: 
َ
ِين

Ē
Ȇوَا 

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
وا مِن

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ Ē
ȥعِ ا

َ
ف
ْ
ر
َ
ي

اتٍ 
َ
ج

َ
ر

َ
 د

َ
م

ْ
عِل

ْ
وا ال

ُ
وت

ُ
  .]١١[المجادلة:}أ

} 
َ
ون

ُ
و

َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ 

َ
 لا

ً
اسِقا

َ
 ف

َ
ن

َ
Ǔ 

ْ
ن

َ
م

َ
 ك

ً
مِنا

ْ
ؤ

ُ
ɏ 

َ
ن

َ
Ǔ 

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ
َ
  .[السجدة]}̓أ



 كتاب الإمــامـــــة        ٢١٤

} 
َ
ون

ُ
م
َ
ل
ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ
ِين

Ē
Ȇوَا 

َ
ون

ُ
م

َ
ل
ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
Ȇويِ ا

َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ 

ْ
ل

َ
 ه

ْ
ل

ُ
  .]٩[الزمر: }ق

 {وفضل االله تعالى أزواج النبي على غيرهن من النساء، فقال سبحانه: 
ْ
ن

َ
وَم

ِ وَ 
Ē

ȥِ 
Ē
ن

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

ْ
ت

ُ
ن

ْ
ق

َ
Ȭ ِ

ْ
ǐ

َ
ȩ
Ē
ر

َ
ɏ ا

َ
رَه

ْ
ج

َ
ا أ

َ
تهِ

ْ
ؤ

ُ
 ن

ً
اŁِا

َ
 ص

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
ȩَو ِȄِو

ُ
س

َ
 إلى قوله تعالى: ..ر

اءِ 
َ

س
ĕ
Ƀال 

َ
دٍ مِن

َ
ح

َ
أ
َ
 ك

Ē ُ
ǌ

ْ
س

َ
Ɏ ĕŦِ

Ē
ǽاءَ ا

َ
ا Ⱥسِ

َ
  .]٣٢-٣١[الأحزاب:  }.. الآيةي

ا {وفضل تعالى مريم على نساء العالمين فقال سبحانه: 
َ
 ي

ُ
ة

َ
Ȳِئ

َ
لا

َ
م
ْ
Ɏتِ ا

َ
ال

َ
 ق

ْ
وɉَذِ

 
ُ
م

َ
ɋ
ْ
ر

َ
ɏ  

َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع
ْ
اءِ ال

َ
 Ⱥسِ

َ َ
Ȃ ِاك

َ
ف

َ
ط

ْ
رَكِ وَاص

Ē
ه

َ
اكِ وَط

َ
ف

َ
ط

ْ
 اص

َ Ē
ȥا 

Ē
  .[آل عمران] }̫إنِ

  صحت بذلك الرواية.  ،ابنته فاطمة على نساء العالمين÷وفضل النبي 

  الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة، كما رواه البخاري.  ÷وجعل النبي 

ا {ختصهم برحمته، فقال سبحانه وتعالى: وفضل االله تعالى أهل بيت نبيه وا
َ
م

Ē
ȫِإ

 
ً
هƷِا

ْ
ط

َ
ȩ 

ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
ط

ُ
ɋَتِ و

ْ
َي ْǺا 

َ
ل

ْ
ه

َ
 أ

َ
س

ْ
ج

ĕ
 اɎر

ُ
م

ُ
Ȳ

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
هِب

ْ
 Ǿُِذ

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
  .[الأحزاب] }̢ي

 {وأوجب تعالى مودتهم فقال سبحانه وتعالى: 
Ē

 إلاِ
ً
را

ْ
ج

َ
هِ أ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ل
َ
أ
ْ
س

َ
 أ

َ
 لا

ْ
ل

ُ
ق

 
ُ
ق
ْ
 Ɨِ ال

َ
ة
Ē
د

َ
و

َ
م
ْ
Ɏا 

َ
Ȍ

ْ
  .]٢٣[الشورى:  }ر

من أمثال ما ذكرنا من الأدلة التي جاءت  ،وفي القرآن الكثير، وفي السنة أيضاً 

  في الإسلام لتقرر شريعة التفضيل. 

  وينقسم الفضل إلى قسمين، اكتسابي، وغير اكتسابي: 

هو الفضل الذي يستحقه المكلف على عمل قام به  الفضل الاكتسابي: )١

كالجهاد والسبق إلى الإسلام، والمبادرة إلى الأعمال الصالحة، وترك الأعمال 

 {السيئة، قال تعالى: 
ً
ظِيما

َ
 ع

ً
را

ْ
ج

َ
 أ

َ
اعِدِين

َ
ق
ْ
 ال

َ َ
Ȃ 

َ
اهِدِين

َ
ج

ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ Ē
ȥا 

َ
ل

Ē
ض

َ
 ͠ف

 
ً
فِرَة

ْ
غ

َ
 وَم

ُ
ه

ْ
اتٍ مِن

َ
ج

َ
ر

َ
 { ]٩٦- ٩٥[النساء: }..د

َ
ون

ُ
ابقِ

Ē
 اɎس

َ
ون

ُ
ابقِ

Ē
  ̋اɎس

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
أ

 
َ
ون

ُ
Ɋ
Ē
ر

َ
ق

ُ
م
ْ
Ɏ{ [الواقعة] }̌ا 

َ
م

ْ
عِل

ْ
وا ال

ُ
وت

ُ
 أ

َ
يِن

Ē
Ȇوَا 

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
وا مِن

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ Ē
ȥعِ ا

َ
ف
ْ
ر
َ
ي

 ٌƷِب
َ
 خ

َ
ون

ُ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
ȩ ا

َ
 بمِ

ُ Ē
ȥَاتٍ وا

َ
ج

َ
ر

َ
  آخره.  وإلى[المجادلة]  }̌د

وهو الفضل الذي يستحقه صاحبه بغير عمل،  :كتسابيالفضل غير الا )٢



   ٢١٥        أساس الإسلام

بل بمجرد تفضيل االله تعالى، وذلك كفضل الملائكة على البشر، وفضل الرجال 

 ،والذكاء والفهم ،بزيادة العقل على النساء، وكفضل بعض الناس على بعض

  ونحو ذلك.  ،والشجاعة والسخاء ،وجمال الصورةوبلاغة المنطق، 

بل  ،و من النوع الثاني الذي هو غير اكتسابيوفضل أهل البيت % أساساً ه

  إنما حصل لهم بمجرد تفضيل االله، ويتمثل ذلك الفضل في: 

، ÷، فنسبهم متصل بنسب رسول االله ÷الاتصال برسول االله  -١

  وأحبهم إليه.  ،فهم أقرب الناس إليه، وأشدهم اتصالاً به

ل سبحانه اختصاصهم بذهاب الرجس عنهم وطهارتهم، تماماً كما قا -٢

 {وتعالى: 
ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
ط

ُ
ɋَتِ و

ْ
َي ْǺا 

َ
ل

ْ
ه

َ
 أ

َ
س

ْ
ج

ĕ
 اɎر

ُ
م

ُ
Ȳ

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
هِب

ْ
 Ǿِذُ

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
م

Ē
ȫِإ

 
ً
هƷِا

ْ
ط

َ
ȩ̢{ [الأحزاب].  

اختصهم االله تعالى بزيادة الاستعداد الفطري لاكتساب العلوم، وبزيادة  -٣

عقبي اللهم أجعل العلم في : ((÷الحفظ والفهم، وقد صح عن النبي 

رزقوا : ((.. ÷وقال عنهم النبي  ))وزرعي وزرع زرعي ،وعقب عقبي

 ..)). فهمي وعلمي

في تشهد  ÷اختصهم االله تعالى بوجوب الصلاة عليهم مع النبي  -٤

فلا تتم صلاة المصلي إلا بأن يقول في تشهده: اللهم صل على محمد  ،الصلوات

 وعلى آل محمد... إلخ 

اختصهم االله تعالى بوجوب مودتهم على جميع المسلمين، وجعل ذلك  -٥

 {على تبليغ الرسالة، فقال سبحانه وتعالى:  ÷أجراً للنبي 
ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ل
َ
أ
ْ
س

َ
 أ

َ
 لا

ْ
ل

ُ
ق

 
َ

Ȍ
ْ
ر

ُ
ق
ْ
 Ɨِ ال

َ
ة
Ē
د

َ
و

َ
م
ْ
Ɏا 

Ē
 إلاِ

ً
را

ْ
ج

َ
هِ أ

ْ
ي
َ
ل

َ
 .]٢٣[الشورى:  }ع

الناس  اختلافد جعلهم االله تعالى من دون الناس آية للحق والهدى عن -٦

((÷إلى يوم القيامة، فقال  إني تارك فيكم ما إن ، كما في الحديث المعلوم: 

إن اللطيف  ،تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبداً كتاب االله وعترتي أهل بيتي



 كتاب الإمــامـــــة        ٢١٦

 )). الخبير نبأني أنهما لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض

تخلف عنها  أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجا، ومن: ((÷وقال 

 )).وهوى غرق

اختصهم االله تعالى بخلافة النبوة، فجعلهم للناس أئمة من دون الناس  - ٧

إعادته، وقد جاء أيضاً عن  جميعاً، وقد تقدم في التدليل على ذلك ما يغني عن

حربكم حربي (( .. الحديث))لا تقدموهم فتهلكوا: ((÷  النبي

 )). سلمي  وسلمكم

يحوطونه  الحق لا يخرج عنهم إلى يوم القيامة وأنهم اختصهم االله تعالى بأن -٨

إن عند كل بدعة ويبينونه، ففي الحديث المشهور: (( ويدافعون عنه، ويعلنونه

 الحديث)). يكاد بها الإسلام ولياً من أهل بيتي يعلن الحق ويوضحه... 

، ÷اختصهم االله تعالى بتحريم الزكاة عليهم كما حرمها على الرسول  -٩

 ف في هذا. ولا خلا

لا يسعنا ذكرها، وغرضنا هنا إنما بها ختصهم االله تعالى اولهم فضائل كثيرة 

  هو ذكر نماذج يتبين بها اختصاصهم بالتفضيل على سائر الناس. 

ولهم فضائل اكتسابية، لم يسبقهم فيها سابق، ولا يلحقهم لاحق، ومن قرأ 

% إلى يوم الناس هذا  ،في الأمر بالمعروف تأريخهم من لدن أمير المؤمنين 

وجهاد الظالمين، وما لحقهم في ذلك من الخوف والفقر  ،والنهي عن المنكر

وطلب العلم ونشره، والتودد إلى  ،وفي العبادة والزهد الورع ،والتشرد و... إلخ

علم صحة ما ذكرنا  - والنصيحة العامة والخاصة ،والرفق والشفقة ،الناس

ȩيِ{
ْ
ؤ

ُ
ِ ي

Ē
ȥا 

ُ
ل

ْ
ض

َ
 ف

َ
Ɏكِ

َ
ظِيمِ ذ

َ
ع

ْ
لِ ال

ْ
ض

َ
ف
ْ
و ال

ُ
 ذ

ُ Ē
ȥَاءُ وا

َ
ش

َ
Ȼ 

ْ
ن

َ
  . [الحدید] }̖هِ م

  االله يعطي المستجيب أكثر مما يأخذ منه

إذا عرفت ذلك فأعلم أن االله تعالى يعطي المستجيب لأمره أكثر مما يأخذ منه، 

مع  ÷ولنضرب لذلك مثالاً: قد أمر االله تعالى بالصلاة على آل رسول االله 



   ٢١٧        أساس الإسلام

قولوا اللهم صَلِّ على  ففي الحديث الصحيح: ((.. ÷الصلاة على النبي 

..)) فإذا استجاب العبد لأمر االله تعالى أعطاه االله تعالى محمد وعلى آل محمد

من صلى عليَّ صلاة واحدة صلى االله أضعاف ذلك، ففي الحديث الصحيح: ((

عشر سيئات، عليه بها عشر صلوات، وأثبت له بها عشر حسنات، ومحا عنه 

  أو كما قال.  ))وأستبق ملكاه الموكلان به أيهما يبلِّغ روحي منه السلام

بده نظر إلى عظيم الجزاء وشرف العطاء الإلهي، يصلي رب العالمين على عفا

ويثبت له عشر  ،ويمحو عنه عشر سيئاتالذي استجاب لأمره عشر صلوات، 

  حسنات...إلخ. 

وهكذا كل ما أمر االله تعالى به، فإنه يعطي المستجيب له الممتثل لأمره مثل هذا 

ةِ {العطاء، ويضاعف له تلك المضاعفة، وقد قال سبحانه وتعالى: 
َ
ن

َ
َس ْŁِاءَ با

َ
 ج

ْ
ن

َ
م

ا
َ
ه
ْ
ٌ مِن

ْ
Ʒ

َ
 خ

ُ
ه
َ
ل
َ
ا{وفي آية أخرى: ، ]٨٤[القصص:  }ف

َ
اɎهِ

َ
ث
ْ
م

َ
ُ أ

ْ
Ǯ

َ
 ع

ُ
ه
َ
ل
َ
  . ]١٦٠[الأنعام:  }ف

وقد يعطي االله تعالى على بعض الأعمال أكثر من ذلك، كما قال سبحانه في 

 {النفقة في سبيله: 
ْ

ت
َ
ت
َ
ɀ
ْ
ن
َ
ةٍ أ

Ē
ب

َ
لِ ح

َ
ث
َ
م

َ
ِ ك

Ē
ȥيِلِ اɀ

َ
 Ɨِ س

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏا

َ
و

ْ
ɏ

َ
 أ

َ
ون

ُ
فِق

ْ
ن
ُ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ
ل

َ
ث
َ
م

 
ْ
ن

َ
 Ɏمِ

ُ
اعِف

َ
ض

ُ
 ي

ُ Ē
ȥَةٍ وا

Ē
ب

َ
 ح

ُ
ة

َ
ةٍ مِائ

َ
ل
ُ
ب
ْ
Ƀ
ُ
 س

ĕ ُ
Ǘ Ɨِ 

َ
ابلِ

َ
ن

َ
 س

َ
ع

ْ
ب

َ
  س

ٌ
 واَسِع

ُ Ē
ȥَاءُ وا

َ
ش

َ
Ȼ

 
ٌ
ليِم

َ
  . [البقرة] }Іع

وجعل سبحانه لبعض الأزمنة وبعض الأمكنة فضلاً بسببه الحسنة بألف 

، والحسنة في سائر شهر رهشحسنة، والنفقة في الحج بألف، وليلة القدر بألف 

  و... إلخ.  ،رمضان بأضعاف مضاعفة في غير رمضان

ومعاداة أعدائهم، وقد قال تعالى:  ،كراهة أعدائهممن أركان محبة أهل البيت 

} 
ْ
و
َ
Ɏَو 

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
 وَر

َ Ē
ȥا 

Ē
اد

َ
 ح

ْ
ن

َ
 م

َ
ون

ē
اد

َ
و
ُ
خِرِ ي

ْ
مِ الآ

ْ
َو ْǾوَا ِ

Ē
ȥِبا 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
 ي

ً
ما

ْ
و

َ
 ق

ُ
ِد

َ
ġ 

َ
لا

 
ْ
م

ُ
ه

َ
ȩƷَِش

َ
 ع

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه

َ
ȫا

َ
و

ْ
 إخِ

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
اءَه

َ
ن
ْ
Ȩ
َ
 أ

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
اءَه

َ
وا آب

ُ
ن

َ
Ǔ....{  :٢٢[المجادلة[ .  

  فقضت هذه الآية بأنه لا يجتمع الإيمان باالله ومودة عدو االله. 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢١٨

 :وكذلك لا تجتمع مودة أهل البيت ومودة أعدائهم في قلب رجل، وقد قيل

  وقال بعض الشعراء: : عدوك، وعدو صديقك، وصديق عدوك، أعداؤك ثلاثة


 

  
 

  وقال آخر: 

  
 

  
 

ويحبون معاوية  #لك فإنا نقول: إن الذين يدعون أنهم يحبون علياً لذ 

كاذبون في هذه الدعوى، ويحبون عمار بن ياسر ويحبون قاتله، ويحبون الحسين بن 

بشر ، ويحبون قتلته، كلها دعاوي كاذبة، تكذبها فطر العقول وجبلات ال#علي 

  التي فطرهم االله وجبلهم عليها من استحالة اجتماع مثل ذلك في شخص واحد. 

   المحبـــــــة

هي ميل القلب إلى المحبوب، وهي من خلق االله وفطرته، لا حيلة  المحبة

  للمكلف في حصول ذلك أو دفعه.

وإذا حصلت المحبة في القلب تبعها في الحصول آثار فعلية، فإن كان المحبوب 

مالاً سعى المرء إلى تحصيله، وإن كان امرأة سعى إلى الزواج منها، وإن كان رجلاً 

  سعى إلى نفعه والثناء عليه، و.. إلخ. 

فالأوامر الشرعية التي وردت في المودة يراد بها الآثار الفعلية التي تتعلق 

  باللسان واليدين والرجلين ونحو ذلك. 

أما محبة القلب وميله إلى المحبوب فليست الأوامر والنواهي متوجهة إليه، 

  وذلك لعدم تعلق قدرة الإنسان بها.

تحت القدرة تتنوع  إذا عرفت ذلك فاعلم أن المحبة الفعلية التي تدخل

  بحسب تنوع الداعي إليها، والباعث عليها إلى أنواع: 

الإحسان إلى الوالدين الكافرين أو الفاسقين بغير معصية االله، فمثل ذلك  -١

جائز غير محرم، وهذا الإحسان ناتج عن باعث الرحم والقرابة، ومثل ذلك 



ـــــة    ٢١٩        المحبــ

 {الإحسان إلى سائر الأقارب، قال تعالى: 
َ
د

َ
اه

َ
 ج

ْ
ا وɉَنِ

َ
 ŗِ م

َ
كِ

ْ
Ǯ

ُ
ȸ 

ْ
ن

َ
 أ

َ َ
Ȃ 

َ
اك

 
ً
رُوفا

ْ
ع

َ
ا م

َ
ي
ْ
ȫ
ē
ȅا Ɨِ ا

َ
م

ُ
ه
ْ
احِب

َ
ا وَص

َ
م

ُ
ه

ْ
طِع

ُ
 ت

َ
لا

َ
 ف

ٌ
م

ْ
 بهِِ عِل

َ
ك

َ
Ɏ 

َ
س

ْ
Ʉ
َ
  . ]١٥[لقمان:  }ل

الإحسان الحاصل بسبب داعي الكرم والحياء، كالإحسان إلى الجار،  -٢

ك، والصاحب، وكالمكافأة، وإكرام الضيف، وكالإحسان إلى من لم يسئ إلي

 ذلك.  ونحو

كحسن المعاملة مع الناس  لإحسان الذي يدعو إليه حسن الأدب:ا -٣

وحسن الكلام معهم، فما كان من هذه الأنواع  ،البيع والشراء :عموماً في نحو

 الثلاثة أو يلحق بها فهو جائز غير محرم للكافر والفاسق وغيرهما. 

أو  ،أجل أنه عدو اللهوهناك نوع آخر محرم هو أن تحسن إلى الرجل من  -٤

أو عدو  ،÷أو عدو لأهل بيت رسول االله  ،أو عدو لكتابه ،عدو لرسوله

 أو... إلخ إلا لعذر.  ،أو فاسق ،أو من أجل أنه ظالم ،للمؤمنين

والعذر هو أن يكون المرء خائفاً على نفسه فيجوز حينئذ أن يدفع عن نفسه 

 ؤمنين. بشيء من الإحسان الذي لا ضرر فيه على أحد من الم

أو ما  ،ومن العذر أن يكون في الإحسان مصلحة وهي جر الفاسق إلى التوبة

 ذلك.   أشبه

ومما يحرم الإحسان إلى الكافر المحارب للإسلام، أو الفاسق المحارب  -٥

للدين، أو المخالف في الدين المحارب للحق والمحقين، فالإحسان إلى هؤلاء 

وذلك كبيع من أزرهم في حربهم محرم، هم ويشد ومن يشاكلهم بما يقوي جانب

السلاح وآلات الحرب إليهم، أو أن يعينهم في عداوتهم ومحاربتهم بنفسه أو بماله 

كأن يشير بإصبعه إلى الطريق المؤدية إلى مضرة  ،أو بلسانه أو حتى بإشارته

  المؤمنين والمسلمين. 

كثيرة، وما ورد في وهذان النوعان الأخيران محرمان تحريماً غليظاً، وأدلة ذلك 

القرآن من تحريم محبة أعداء االله وتحريم موالاتهم يراد به ما كان من الموالاة 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٢٠

 {والمحبة مثل ما ذكرنا في هذين القسمين الأخيرين، من ذلك قوله تعالى: 
ُ
دِ

َ
ġ 

َ
لا

 وَ 
َ Ē
ȥا 

Ē
اد

َ
 ح

ْ
ن

َ
 م

َ
ون

ē
اد

َ
و
ُ
خِرِ ي

ْ
مِ الآ

ْ
َو ْǾَوا ِ

Ē
ȥِبا 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
 ي

ً
ما

ْ
و

َ
 ق

ْ
م

ُ
اءَه

َ
وا آب

ُ
ن

َ
Ǔ 

ْ
و
َ
Ɏَو 

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
ر

 
ْ
م

ُ
ه

َ
ȩƷَِش

َ
 ع

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه

َ
ȫا

َ
و

ْ
 إخِ

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
اءَه

َ
ن
ْ
Ȩ
َ
 أ

ْ
و

َ
ا {. وقوله تعالى: ]٢٢[المجادلة:  }....أ

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
ي

 
ْ
ن

َ
ضٍ وَم

ْ
ع

َ
Ȩ َُاءǾِ

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه

ُ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ ََاءǾِ

ْ
و

َ
ى أ

َ
ار

َ
ص

Ē
ǽوَا 

َ
ود

ُ
َه ْǾوا ا

ُ
خِذ

Ē
ت
َ
ȩ 

َ
وا لا

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا

 
ْ
م

ُ
ه
ْ
 مِن

ُ
ه
Ē
إنِ

َ
 ف

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ه
Ē
Ɏ
َ
و

َ
ت
َ
Ȭ....{  :٥١[المائدة[.  

  وأدلة القرآن في ذلك كثيرة. 

  # علي بعد الحسنين إمامة على الحجة

، #للحسن بن علي  #بايع المسلمون بعد استشهاد أمير المؤمنين  -١

  والإمام الشرعي للمسلمين.  ،وبذلك أصبح الخليفة للمسلمين بعد أبيه

، فبعد موت أمير ÷ديث الثقلين على خلافة أهل بيت النبي نص ح -٢

هو الخليفة بعد  #يكون الحسن ف ،’المؤمنين يتعين للخلافة الحسنان 

  ثم الحسين من بعد أخيه الحسن.  ،# علي

والذي يدل على تقديم الحسن على أخيه في الخلافة ما وقع من مبايعة الحسين 

  نقياد له. والاعته لأخيه وتسلميه الخلافة له وطا

: ÷في الحديث المشهور على إمامتهما، فقال  ÷نص النبي  -٣

وقد أجمع على  ))الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا، وأبوهما خير منهما((

%، وإجماعهم حجة كما تقدم، واشتهر عند  صحة هذا الحديث أهل البيت 

   ء، فلا يحتاج مثله إلى ذكر إسناد.جميع العلما

كانت بالنص  ’أجمع أهل البيت % على أن إمامة الحسن والحسين  -٤

  .÷ من النبي

أن علي  ÷أجمع علماء آل الرسول قال الحسن بن يحيى في الجامع الكافي: 

، وأولاهم بمقامه، ثم من ÷بن أبي طالب كان أفضل الناس بعد رسول االله 

المؤمنين، ثم من بعد بعد أمير المؤمنين الحسن والحسين أولى الناس بمقام أمير 

ذلك علماء آل الرسول وأتقياؤهم وأبرارهم أئمة المسلمين في حلالهم وحرامهم 



   ٢٢١        الحجة على إمامة الحسنين بعد علي #

وسنن نبيهم، فمن أمر منهم بالمعروف، ونهى عن المنكر وجبت على المسلمين 

معاونته ونصرته، وأن القائم منهم بالمعروف والجهاد أفضل عندهم من القاعد، 

  وكل مصيب قدره. 

على إمامة علي  ÷وقد دل رسول االله بن يحيى أيضاً:  وقال الحسن

في الحسن  ÷الحسين بأعيانهم وأسمائهم... إلى قوله: وقال النبي ووالحسن 

فجعلهما سيدين،  ))وأبوهما خير منهما ،هما سيدا شباب أهل الجنةوالحسين: ((

أنه لا يحل لأحد أن يتقدم من جعله على ودل على إمامتهما، ودل  ،وبين فضلهما

((÷رسول االله سيداً، وشهد له بالجنة، وقال  اللهم أحب من أحبهما، : 

  )). وأبغض من أبغضهما

 ÷))، وقال تعلموا منهم ولا تعلموهم فهم أعلم منكم: ((÷وقال 

إن : ((÷وقال  ))أنا سلم لمن سالمتم وحرب لمن حاربتملأبيهما ولهما: ((

النجوم أمان : ((÷)) وقال صروهم وإن لبدوا فالبدوااستنصروكم فان

))، وخصهما االله تعالى بأبوة رسول لأهل السماء وأهل بيتي أمان لأمتي

ا {، وسماهما أبنيه في كتابه فقال سبحانه: ÷  االله
َ
اءَن

َ
ن
ْ
Ȩ
َ
 أ

ُ
ع

ْ
د

َ
ا ن

ْ
و
َ
Ɏا

َ
ع

َ
ȩ 

ْ
ل

ُ
ق

َ
ȯ

ا 
َ
ن

َ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
 وأَ

ْ
م

ُ
ȱَاء

َ
ا وȺَسِ

َ
اءَن

َ
 وȺَسِ

ْ
م

ُ
ȱَاء

َ
ن
ْ
Ȩ
َ
 وأَ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
، ]٦١[آل عمران:  }... الآيةوأَ

تِ {وخصهما بآية التطهير: 
ْ
َي ْǺا 

َ
ل

ْ
ه

َ
 أ

َ
س

ْ
ج

ĕ
 اɎر

ُ
م

ُ
Ȳ

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
هِب

ْ
 Ǿِذُ

ُ Ē
ȥا 

ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
م

Ē
ȫِإ

 
ً
هƷِا

ْ
ط

َ
ȩ 

ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
ط

ُ
ɋَ[الأحزاب] }̢و.  

الكساء عليه وعلى علي  ÷فلما نزلت هذه الآية جعل رسول االله 

((والحسن والحسين ث وفاطمة اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم م قال: 

  )). تطهيرا  الرجس وطهرهم

وفرض مودتهما على كل مسلم، وجعل لهما الخمس فريضة في كتاب االله، ولهما 

ا{آية الصفوة: 
َ
ن
ْ
ي
َ
ف

َ
ط

ْ
 اص

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
اب

َ
كِت

ْ
ا ال

َ
ن
ْ
Ȫ

َ
ر

ْ
و

َ
 أ

Ē
م

ُ
Ȫ{  :وآية التطهير، ]٣٢[فاطر ،

 ÷وآية المباهلة، وآية الخمس، وآية الفيء، وآية المودة.... إلى قوله: وقال 

إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لأبيهما ولهما ولمن تمسك بالكتاب من ذريتهما: ((



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٢٢

)) فهما أبوَا العترة الطاهرة، لن تضلوا من بعدي أبداً: كتاب االله وعترتي أهل بيتي

الهدى، فلا  أن في التمسك به ÷وضع الذي أخبر رسول االله وسيداها، والم

ولا في غير أولادها... دى في غيرهما، يحل لمسلم أن يتقدمهما، ولا يطلب اله

  إلخ. انتهى من المختار. 

  (ع) الحسنين بعد الإمام إمامة

ما تقدم من الأدلة في  ÷الدليل على ثبوت إمامة الإمام من آل رسول االله 

  فلا حاجة إلى إعادة ذلك. ،الحجة الأولى في هذا الباب

  ولا بد لصحة الإمامة من شروطها: 

  لشروطها التي قدمنا ذكر بعضها. أن يكون الإمام مستجمعاً  -١

الدعوة والظهور والإعلان، ومعنى ذلك أن ينصب نفسه لمحاربة ومنها:  -٢

يته، عن المنكر، ويشهر سيفه، وينصب را لنهيالظالمين، والأمر بالمعروف وا

. ÷ويبث الدعاة للناس، إلى إجابته ومعاونته، ومن هنا روي عن النبي 

 ،وخليفة رسوله ،من أمر بالمعروف ونهى عن المنكر من ذريتي فهو خليفة االله((

 وغيره.  #)) ذكره الهادي وخليفة كتابه

قد عين أهل بيته لشغل  ÷على ذلك بما ثبت أن الرسول  ستدلالويمكن الا

  منصة الخلافة من بعده إلى يوم القيامة، كما في حديث الثقلين المجمع على صحته.

إلا أقرب الناس شبهاً  ÷ولا يقوم بحق الخلافة ولا يسير بسيرة النبي 

في صفات العلم والورع والزهد والتقوى والشجاعة  ÷برسول االله 

بير وكمال العقل وإلى آخر الصفات وسماحة الخلق ولين العريكة وحسن التد

التي لها دور في تدبير شئون الخلافة، أما الناقص في شيء من تلك الصفات فلا 

يصلح للخلافة، وذلك أن فاقد الشيء لا يعطيه، فالجاهل لا يتأتى منه هداية 

الناس، ومن لا يعرف المعروف والمنكر لا يتوقع منه إقامة المعروف والنهي عن 

لخائن لا يتوقع منه حمل الأمانة التي عرضت على السموات والأرض، المنكر، وا

 {والفاسق غير أهل للتبليغ لقولـه تعالى: 
ْ
ن

َ
وا أ

ُ
ن
Ē
ي
َ
ɀ
َ
ت
َ
ȯ ٍ أ

َ
ب
َ
Ƀِب 

ٌ
اسِق

َ
 ف

ْ
م

ُ
ȱَاء

َ
 ج

ْ
إنِ



   ٢٢٣        حكم المتقدم على علي (ع)

 
َ
ǐِادِم

َ
 ن

ْ
م

ُ
ت
ْ
ل
َ
ع

َ
ȯ ا

َ
 م

َ َ
Ȃ وا

ُ
بحِ

ْ
ص

ُ
ت
َ
ȯ ٍة

َ
ال

َ
ه
َ
ğِ 

ً
ما

ْ
و

َ
وا ق

ُ
صِيب

ُ
فسمى االله  [الحجرات] }̇ت

 {ه وكلامه جهالة تعقبها ندامة، وسيء الخلق قاسي الطبع مشؤوم تعالى خبر
ْ
و
َ
Ɏَو

 
َ

Ɏكِ
ْ
و

َ
 ح

ْ
وا مِن

ē
ض

َ
ف

ْ
ȫ

َ
بِ لا

ْ
ل

َ
ق
ْ
 ال

َ
ليِظ

َ
 غ

ً
ا

ّ
ظ

َ
ȯ 

َ
ت

ْ
ن
ُ
  . ]١٥٩[آل عمران:  }ك

  (ع) علي على المتقدم حكم

% لم تسمح لهم بالجزم في الحكم، ومع  الظروف التي عاش فيها أئمتنا 

الإغفال، فذكروه على أسلوب الترديد من غير جزم، مع ذلك فلم يغفلوه كل 

فتح باب التأويل، وكل ذلك كما يظهر من أجل الترويج للقبول، وللسلامة من 

  و.. إلخ.  ،الطعن عليهم، والأذى، وإلحاق التهم بجانبهم

قاقه للخلافة بما استح #إن كان علم المتقدمون على علي فقال بعضهم: 

ققوا ذلك، ثم تقدموا عليه، وتركوه، فإنهم بذلك ، وتح÷  سمعوا من النبي

عصاة آثمون، ومعصيتهم كبيرة، وإن لم يعلموا ذلك بعد التحري والنظر 

 ؛في طلب الأدلة التي توصل إلى الحق فلا إثم عليهم وإن أخطأوا جتهادوالا

 {لقوله تعالى: 
ْ
Ȳِن

َ
 بهِِ وَل

ْ
م

ُ
ȩ
ْ
أ

َ
ط

ْ
خ

َ
ا أ

َ
 ȯيِم

ٌ
اح

َ
ن

ُ
 ج

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
س

ْ
Ʉ
َ
 وَل

ْ
ت

َ
د

Ē
م

َ
ع

َ
ȩ ا

َ
م

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
 )). رفع عن أمتي الخطأ والنسيان: ((÷. ولقوله ]٥[الأحزاب: }ق

   
   



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٢٤

   والصحابة الصحبة

وصحبته فضيلة عظيمة، إلا أن أهل السنة والجماعة  ÷الإيمان بالنبي 

تجاوزوا الحدود، وغلوا في فضل الصحبة والصحابة، فجعلوا الصحبة حصانة 

ولو مرة واحدة فهو صحابي،  ÷وا: من رأى النبي لا يضر معها ذنب، وقال

فعمموا العدالة لكل من رأى وكل من حاز هذه الفضيلة فهو عدل، 

، وسموه صحابياً، وحرموا ذكر معائب الصحابة، وكل ذلك ÷  النبي

  أمية.  دعاوي باطلة فرضتها سلطات بني

وفي الواقع أن االله تعالى نص في كتابه على خلاف ذلك، فقال سبحانه مخاطباً 

 {: ÷لصحابة الرسول 
ُ
رɋِد

ُ
 ي

ْ
ن

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ا وَمِن

َ
ي
ْ
ȫ
ē
ȅا 

ُ
رɋِد

ُ
 ي

ْ
ن

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
مِن

 
َ
خِرَة

ْ
وكم تحدث القرآن عن المنافقين الذي أظهروا الإسلام  ]١٥٢[آل عمران:   }الآ

 {نفاقاً، من ذلك قوله تعالى: 
ْ
  وَمِن

ْ
م

ُ
ه

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
ȩ 

َ
اقِ لا

َ
ف
ĕ
ǽا 

َ َ
Ȃ وا

ُ
رَد

َ
ɏ ِة

َ
دِين

َ
م
ْ
Ɏلِ ا

ْ
ه

َ
أ

 
ْ
م

ُ
ه

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
ȫ 

ُ
ن

ْ َ
Ĵ{  :وقوله تعالى:  ]١٠١[التوبة} ِ

Ē
ȥِا با

Ē
ن
َ
 آم

ُ
ول

ُ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
اسِ م

Ē
ǽا 

َ
وَمِن

 
َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
 بمِ

ْ
م

ُ
ا ه

َ
خِرِ وَم

ْ
مِ الآ

ْ
َو ْǾِاɊَ[البقرة] }... إلى آخر الآيات̉و .  

وغير ذلك كثير، وإن شئت المزيد من ذلك فعليك بالسور التي نزلت في 

  المدينة فتتبعها. 

  سبباً في صلاح كل المنافقين. ÷ومن البعيد أن يكون موت النبي 

وعليهم ما عليهم، فيهم  ،لهم كغيرهم، لهم ما ÷والحق أن صحابة النبي 

  وفيهم... إلخ. يهم...، ، وفوفيهم المنافق، وفيهم التقي، وفيهم الشقيالمؤمن، 

  منازعة فاطمة لأبي بكر 
روى البخاري عن عائشة: أن فاطمة & أرسلت إلى أبي بكر تسأله ميراثها 

مما أفاء االله عليه بالمدينة وفدك وما بقي من خمس خيبر،  ÷من رسول االله 

فأبى أبو بكر أن يدفع إلى فاطمة منه شيئاً، فوجدت فاطمة على أبي بكر، 

ستة أشهر، فلما  ÷لم تكلمه حتى توفيت، وقد عاشت بعد النبي وهجرته، و

  ن بها أبا بكر، انتهى. ذِ ؤْ ولم يُ  ،ليلاً #ماتت دفنها علي 



   ٢٢٥        الصحبة والصحابة

الإرث،  الأول:نازعت فاطمة أبا بكر في ثلاثة أشياء:  وقال ابن أبي الحديد:

  ومنعها أبو بكر ذلك جميعاً.  ،في سهم ذوي القربى والثالث:النحلة في فدك،   والثاني:

وحكم أبي : ’قال الإمام يحيى بن حمزة والإمام أحمد بن يحيى المرتضى 

  ، وقد ثبت أن كل مجتهد مصيب.اجتهادبكر في فدك صحيح، لأنه حكم ب

أبو بكر هو الخصم المنازع؛ وأيما منازع حكم لنفسه فحكمه باطل  قلنا:

  بالإجماع، وإن كان مجتهداً. 

فروى صاحب هذا الكتاب  لمنازعة من كتاب المحيط بالإمامة،ا وهذه قصة

بإسناده إلى عبد االله بن الحسن: أن أبا بكر أخرج وكيل فاطمة من فدك، وطلبها البينة 

  . فجاءها وكيلها وقال: أخرجني أبو بكر ،÷بعد شهر من موت رسول االله 

قالت: فدك فسارت فاطمة إلى أبي بكر، ومعها أم أيمن ونسوة من قومها ف

، فقال: يا بنت محمد أنت عندنا مصدقة إلا أن ÷بيدي أعطانيه رسول االله 

فقال: هاتي،  ،عليك البينة. فقالت: يشهد لي علي بن أبي طالب وأم أيمن

فشهدوا، وكتب لها صحيفة، وختمها فأخذتها فاطمة، فاستقبلها عمر، فقال: يا 

ل عمر فيها، وخزقها، بنت محمد هاتي الصحيفة فأخذها ونظر فيها، فتف

فذكرت له ما صنع  ؟لك غضبانة فقال: يا بنت محمد ما #واستقبلها علي 

  عمر، فقال: ما ركبوا من أبيك ومني أكبر من هذا. 

قال: فمرضت فجاءا يعودانها، فلم تأذن لهما، فجاء أمير المؤمنين إليها من 

عندها، فتشفعا به إليها، فأذنت لهما، فدخلا، فسلما،  #الغد، وبلغهما أن علياً 

فردت عليهما سلاماً ضعيفاً، ثم قالت: سألتكما باالله الذي لا إله إلا هو هل 

)) فقالا: نعم، من آذى فاطمة فقد آذانييقول: (( ÷سمعتما رسول االله 

  آذيتماني.  فقالت: فأشهد أنكما قد



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٢٦

   وافتراقها الشيعة اتفاق
  . ’ثم ابنه الحسن ثم الحسين  #على إمامة أمير المؤمنين  اتفقت الشيعة

 #إن الإمام بعد الحسين فقالت الإمامية:  وافترقت بهم الطرق بعد ذلك،

ثم جعفر  ،ثم محمد بن علي الباقر ،÷هو علي بن الحسين بالنص من النبي 

ثم علي بن  ،ثم محمد بن علي ،ثم علي بن موسى ،ثم موسى بن جعفر ،الصادق

قالوا:  ،ثم محمد بن الحسن، وهو المهدي المنتظر بزعمهم ،ثم الحسن بن علي ،محمد

  قد نص على هؤلاء بالتعيين.  ÷إن رسول االله 

على  صٌّ نَ  مَّ لا نص على أحد بعينه بعد علي والحسنين %، ولو كان ثَ  قلنا:

  ر لظهر ذلك واشتهر. كِ من ذُ 

فلما لم يظهر ذلك ولم يشتهر علمنا أن ذلك غير صحيح، وذلك لوجوب 

شهرة ما كان كذلك من مسائل الدين الأصلية، والإمامة من أعظم مسائل الدين 

الأصلية، ولا يجوز تصديق الدعاوي إلا إذا قامت عليها أدلة يذعن لها ويصدق 

 {بها جميع المختلفين،، 
ْ
 إنِ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ان

َ
ه

ْ
ر
ُ
وا ب

ُ
ات

َ
 ه

ْ
ل

ُ
 ق

َ
ǐِȰِاد

َ
 ص

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
  . [النمل] }́ك

  واحد وقت في إمامين قيام
 ختلافقد تقدم أنه لا يجوز قيام إمامين في وقت واحد، لما لا يؤمن من الا

  فإنه لا يتوقع فيها ذلك للعصمة. والتنازع والفساد، بخلاف النبوة

بجواز ذلك إذا كانوا متفرقين متبعين أمر االله تعالى، وفي الجامع  #وقال الناصر 

أنه  ÷ سين بن زيد %: أجمع آل رسول اهللالكافي عن الحسن بن يحيى بن الح

إلى قوله: فإذا ظهر أمر االله تعالى ...جائز أن يدعو جماعة متفرقون أو مجتمعون

  منهم.  الأتقياء العلماء أعلم بالرضا ÷فآل رسول االله 

  الإمـــام تنحـي
ق به تكليف فلا لا يجوز للإمام أن يتنحى مهما وجد أعواناً، لأنه قد تعل

ستطاعة، غير أنه إذا وجد من هو أنهض منه بالأمر وأنفع يسقطه إلا عدم الا

  له. للمسلمين وجب عليه التنحي



   ٢٢٧        التفضــــيل

ة كالجنون وتبطل إمامة الإمام بحصول مانع له من القيام بأعمال الخلاف

إمامته، وهذا بعيد فإذا فسق الإمام بطلت م وما أشبه ذلك، وبالفسق؛ والجذا

من كملت فيه شروط الإمامة، ويلحق بذلك عدم قيامه بما يجب غاية البعد في

تبطل أيضاً بالأسر المأيوس، ، والدين والقيام بأمور ،عليه من منابذة الظالمين

  والعبرة في ذلك بإياس الرعية. 

  التفضــــيل

من أعظم ما ابتلى االله به عباده، ومن أشد التكاليف وأثقلها على  التفضيل

  ولا يحمل هذا التكليف الثقيل ولا يستسيغه إلا المتواضعون. ،المكلفين

 {وهم الذين قال االله تعالى عنهم في سورة الفرقان: 
َ
ِين

Ē
Ȇنِ ا

َ ْ
ŉ

Ē
 اɎر

ُ
اد

َ
وعَِب

 
ً
نا

ْ
و

َ
ضِ ه

ْ
ر

َ ْ
 الأ

َ َ
Ȃ 

َ
ون

ُ
ش

ْ
م

َ
Ȭ.٦٣[الفرقان:  }... إلخ[ .  

نقياد  تعالى بالسمع والطاعة والرضا والاوأول التواضع هو التواضع الله

والتسليم فيما كبر وصغر من التكاليف، وتماماً كما حكى االله تعالى عن إيمان 

 {الرسول والمؤمنين في سورة البقرة: 
َ

كْ
َ

Ǿِɉَا و
َ
ن
Ē
Ɋ
َ
 ر

َ
ك

َ
رَان

ْ
ف

ُ
Ȯ ا

َ
ن
ْ
ع

َ
ط

َ
ا وأَ

َ
ن
ْ
مِع

َ
وا س

ُ
Ɏا

َ
وَق

 
ْ
Ɏا ُƷِص

َ
  .[البقرة] }...Оم

ثم  ،#علي  ÷إذا عرفت ذلك فاعلم: أن أفضل الأمة بعد نبيها 

ثم جماعة العترة أفضل من أي جماعة من جماعات الأمة،  ،ثم الحسين ،الحسن

  غيرهم.  وأفراد فضلاء العترة أفضل من أفراد فضلاء

(( تفاقبالا ÷ما صح عن النبي  :والدليل الحسن وهو في البخاري: 

    والحسين سيدا شباب أهل الجنة وأبوهما خير منهما)). 

وقد تقدم حديث الثقلين، وحديث الكساء، وآية المودة، وآية التطهير، ووجوب 

وكل ذلك يشهد لما ذكرنا، والأدلة كثيرة في هذا الباب،  ،الصلاة، عليهم في الصلاة

  الأنوار والشافي.  لا تكاد تدخل تحت الحصر، ومن أراد المزيد فعليه بلوامع



 لإمــامـــــةكتاب ا        ٢٢٨

ثم  ،ثم عمر ،أفضل الأمة بعد نبيها أبو بكر وقال جمهور فرق أهل السنة:

 ،وطلحة ،ثم سائر العشرة، والمراد بالعشرة الأربعة المذكورون ،ثم علي ،عثمان

 ،وعبد الرحمن بن عوف ،وأبو عبيدة بن الجراح ،وسعد بن أبي وقاص ،والزبير

  وسعيد بن زيد.

   حبه بشيئين اثنين أو بواحد منهما:الفضل يحصل لصا قلنا:

  باعتبار العمل الذي يقوم به المكلف.   -١

 باعتبار تفضيل االله تعالى.   -٢
أسبق المسلمين إلى الإسلام، لم يسلم قبله ذكر، وقد قال تعالى:  #فعلي 

} 
َ
ون

ُ
ابقِ

Ē
 اɎس

َ
ون

ُ
ابقِ

Ē
  ̋واɎَس

َ
ون

ُ
Ɋ
Ē
ر

َ
ق

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
  .[الواقعة] }̌أ

، وأنكاهم في العدو، وقد قال ÷أكثر الصحابة جهاداً مع النبي  #وهو 

 {سبحانه وتعالى: 
ً
ظِيما

َ
 ع

ً
را

ْ
ج

َ
 أ

َ
اعِدِين

َ
ق
ْ
 ال

َ َ
Ȃ 

َ
اهدِِين

َ
ج

ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ Ē
ȥا 

َ
ل

Ē
ض

َ
  .[النساء] }͠وَف

 من مسائل وقد كانت الصحابة ترجع إليه في كثيرأكثرهم علماً،  #وهو 

لة لست ضلا أبقاني االله لمع()، وقال: لولا علي لهلك عمرعمر: (الدين حتى قال 

  . )لها يا أبا الحسن

 {وقد قال تعالى: 
َ
م

ْ
عِل

ْ
وا ال

ُ
وت

ُ
 أ

َ
يِن

Ē
Ȇَوا 

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
وا مِن

ُ
ن
َ
 آم

َ
يِن

Ē
Ȇا 

ُ Ē
ȥعِ ا

َ
ف
ْ
ر
َ
ي

اتٍ 
َ
ج

َ
ر

َ
 {وقال سبحانه وتعالى: ، ]١١[المجادلة:  }د

َ
يِن

Ē
Ȇويِ ا

َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ 

ْ
ل

َ
 ه

ْ
ل

ُ
 ق

َ
ون

ُ
م
َ
ل

ْ
ع

َ
Ȭ

 
َ
ون

ُ
م
َ
ل
ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ
ِين

Ē
Ȇ٩[الزمر:  }وَا[.  

 فهي كثيرة حتى قال قائل أهل السنة: #وأما النصوص الدالة على تفضيله 

  . لم يجيء في أحد من الصحابة ما جاء في علي

  وقد روى محدثو أهل السنة شيئاً كثيراً يدل على ما ذكرنا.

في قتل الخوارج، وهو أنه  ÷حديث عائشة الذي روته عن النبي  منها:

، #فقال: قتلهم علي  ؟دخل مسروق على عائشة، فقالت له: من قتل الخوارج

يقتلهم خير أمتي من بعدي وهو مع يقول: (( ÷قالت: سمعت رسول االله 

  )). معه  الحق والحق



   ٢٢٩        ÷أفضل أزواج النــبي 

   ÷ النــبي أزواج أفضل

وذلك لسبقها إلى الإسلام؛  خديجة بنت خويلد؛ ÷وأفضل أزواج النبي 

  فإنها أول الناس إسلاماً بلا خلاف بين المسلمين.

خير نسائها مريم بنت عمران، وخير : ((÷وقد روى البخاري عن النبي 

  )). نسائها خديجة بنت خويلد

إليه، ولأنه  ÷لأنها أحب أزواج النبي  ؛إن عائشة أفضل وقد قال قوم:

بيتها، ولأنه نزل ببراءتها القرآن، ولأنها توفي في  ÷ولأنه تزوجها بكراً، 

  . ÷روت كثيراً من أخبار النبي 

  الحديث المتقدم  ÷إذا ورد الأثر بطل النظر، فقد صح عن النبي

  الذي رواه البخاري. 

  . &إن عائشة أفضل من فاطمة  :ثم قال أهل هذا القول

، ÷أن فاطمة قطعة من النبي  ÷أنه قد صح عن النبي  والجواب:

وأن رضاها من رضاه، وغضبها من غضبه، روى ذلك البخاري، فإذا كانت 

  أفضل البشر.  ÷و.. إلخ فالنبي  ÷فاطمة قطعة من النبي 

  ومن هنا يصح لنا أن نقول إن فاطمة أفضل نساء العالمين. 

  البـيت أهــل ولايــة

ولاية أهل البيت أصل من أصول الإسلام، وركن من أركان الإيمان، لا يتم 

إسلام المسلم ولا إيمانه إلا بالقيام بحق هذه الولاية العظيمة، والولاية اسم 

  جامع لعدة معان، أهمها: 

  والتصديق بأنهم صفوة االله وخيرته من هذه الأمة.  عترافالا ·

 من هذه الأمة.  ÷أنهم أفضل الناس بعد رسول االله  ·
وبيان فضلهم ومكانتهم في  نصرهم باللسان على حسب المستطاع،القيام ب ·

  الأمة.  هذه



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٣٠

والتصديق بأنهم أهل الحق، وقرناء القرآن، والمبينون للناس ما  عترافالا ·

 فيه.  اختلفوا
 هم ومعاداة أعدائهم. موالاة أوليائ ·
 ع مما نزل بهم. وإظهار التوج ،إظهار محبتهم ومودتهم بالقول والفعل ·
  نتماء إليهم. والا ،والاقتداء بأعلامهم ،الاهتداء بهديهم ·

 والعفو عن مسيئهم.  ،الإحسان إلى محسنهم ·
 بلا فصل.  ÷الإيمان والتصديق بأنهم أولى الناس بمقام رسول االله  ·
 ولا يفارقهم إلى انقطاع التكليف.  ،أنهم لا يفارقون الحق ·
  إلى انقطاع التكليف.  ÷نبي أنهم حجج االله على خلقه بعد ال ·

  والمحتـسب الحســبة

نتصاب في مقام الإمام عند عدم الإمام للقيام بأعماله من الا الحسبة هي:

ويكون له إصلاح البلاد والعباد و.... إلخ، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر و

  ما للإمام وعليه ما عليه إلا ما استثني. 

الوافر، والورع الكامل، وحسن الرأي، وحسن ويشترط في المحتسب العقل 

  أم بالتقليد.  جتهادالتدبير، والعلم، سواء كان بالا

ولا من  ،ولا من قريش ،÷ولا يشترط أن يكون المحتسب من آل النبي 

والعدالة المحققة، وعدم من يصلح  ،والحرية ،الذكورة :العرب، بل يشترط

  مانع.   للإمامة بلا

  ولا إقامة الحدود.  ،لمالية كرهاً وليس له أخذ الحقوق ا

ويجوز له الإكراه على المعاونة على دفع المنكر، وأخذ المال لدفع الكفار 

امة الصلاة وأداء الزكاة والبغاة، وله الإكراه بغير قتال على فعل الواجبات كإق

  واالله أعلم.  و.. إلخ،



   ٢٣١        الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

   المنكر عن والنهي بالمعروف الأمر

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أعظم شرائع الإسلام وأكبر فرائضه 

  بلا خلاف بين المسلمين. 

 {ومن أدلته قوله تعالى: 
َ
رُون

ُ
ɏ

ْ
أ
َ
ɋَو ِ

ْ
Ʒ

َ ْ
łا 

َ
Ƥِإ 

َ
ون

ُ
ع

ْ
د

َ
 ي

ٌ
ة

Ē
م

ُ
 أ

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

ْ
ن

ُ
Ȳَ

ْ
ǻَو

ر
َ
ك

ْ
ن
ُ
م
ْ
Ɏنِ ا

َ
 ع

َ
ن

ْ
و

َ
ه
ْ
ن
َ
ɋَرُوفِ و

ْ
ع

َ
م
ْ
Ɏِ{وقوله تعالى:  ]١٠٤[آل عمران:  }با 

َ
يِن

Ē
Ȇا 

َ
عِن

ُ
ل

ا 
ْ
و

َ
ص

َ
ا ع

َ
 بمِ

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

َ
م

َ
ɋ
ْ
ر

َ
ɏ ِن

ْ
 اب

َ
žɄِوَع 

َ
اوُد

َ
انِ د

َ
 Ɏسِ

َ َ
Ȃ 

َ
ائيل

ْ
ǩِإ ũِ

َ
 ب

ْ
رُوا مِن

َ
ف

َ
ȱ

 
َ
ون

ُ
د

َ
ت
ْ
ع

َ
Ȭ وا

ُ
ن

َ
ȡَوه.. ͏و

ُ
ل

َ
ع

َ
ȯ ٍر

َ
ك

ْ
ن
ُ
 م

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
ن

ْ
و

َ
اه

َ
ن
َ
Ɂ
َ
 ي

َ
وا لا

ُ
ن

َ
Ǔ...{  :٧٩-٧٨[المائدة[.  

  ، وهي: ماتى تكاملت شرائطهوإنما يجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر م

  البلوغ والعقل، لرفع القلم عن الصبي والمجنون.  -١

ا{القدرة عليهما  -٢
َ
ه

َ
ع

ْ
 وسُ

Ē
 إلاِ

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

ُ Ē
ȥا 

ُ
ف

ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ي

َ
 .]٢٨٦[البقرة:  }لا

لأنه  ، وما نهى عنه منكر؛العلم من الآمر والناهي بأن ما أمر به معروف -٣

 بالمنكر وينهى عن المعروف.  إن لم يعلم ذلك لم يؤمن أن يأمر

 ظن التأثير، فإن لم يظن التأثير لم يجب الأمر والنهي هكذا اشترطوا.  -٤

ظن التأثير أم لم يظن، وهذا هو الأولى؛ لقوله  سواء إن ذلك واجب وقد قيل:

 {تعالى: 
ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه

ُ
لكِ

ْ
ه

ُ
ɏ 

ُ Ē
ȥا 

ً
ما

ْ
و

َ
 ق

َ
ون

ُ
عِظ

َ
 ت

َ
 Ɏمِ

ْ
م

ُ
ه
ْ
 مِن

ٌ
ة

Ē
م

ُ
 أ

ْ
ت

َ
ال

َ
 ق

ْ
 وɉَذِ

ً
ابا

َ
ذ

َ
 ع

ْ
م

ُ
ه
ُ
Ȩ
ĕ
ذ

َ
ع

ُ
م

 
َ
ون

ُ
ق

Ē
ت
َ
Ȭ 

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل

َ
ع

َ
 وَل

ْ
م

ُ
Ȳ

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
Ƥِإ 

ً
ة
َ
ذِر

ْ
ع

َ
وا م

ُ
Ɏا

َ
 ق

ً
دِيدا

َ
ولإبلاغ الحجة  [الأعراف] }....Υش

لِ {
ُ
س

ē
 اɎر

َ
د

ْ
ع

َ
Ȩ 

ٌ
ة

Ē
ج

ُ
ِ ح

Ē
ȥا 

َ َ
Ȃ ِاس

Ē
 Ɏلِن

َ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ي

Ē
لا

َ
ǿِ{ :١٦٥[النساء[ .  

  وإنما يجب ذلك إلى أن يحصل أمران: 

، وأنهم قد استيقنوها، الآمر الناهي أنه قد بلغ العصاة الحجةإلى أن يعلم  -١

  بينة.  وأنهم على

ويسلك في ذلك كل السبل،  ،إلى أن يستعمل الآمر الناهي الطرق والحيل -٢

 ويصرف لهم المواعظ. 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٣٢

 {وإنما قلنا ذلك لقوله تعالى في آخر الآية السابقة: 
ْ
م

ُ
Ȳ

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
Ƥِإ 

ً
ة
َ
ذِر

ْ
ع

َ
وا م

ُ
Ɏا

َ
ق

 
Ē
ل
َ
ع
َ
 وَل

َ
ون

ُ
ق

Ē
ت
َ
Ȭ 

ْ
م

ُ
لى االله إلا بعد التبليغ الكامل، ولا تحصل المعذرة إ، [الأعراف] }Υه

  ولا يحصل اليأس من رجاء التأثير إلا بعد ما ذكرنا من سلوك كل السبل. 

فإذا حصل التبليغ، ويئس المكلف من رجوع العاصي بعد استعماله لجميع 

  عن العصاة.  يدل على الرضا غير أن يظهر منه ماالحيل فلا عليه إن أعرض من 

والخوف على النفس من القتل أو الضرب والحبس والإهانة يرخص 

 {للمكلف في ترك الأمر والنهي لقوله تعالى: 
đ
Ǒِ

َ
م

ْ
ط

ُ
 م

ُ
ه

ُ
ب
ْ
ل
َ
 وَق

َ
رهِ

ْ
Ɉ

ُ
 أ

ْ
ن

َ
 م

Ē
إلاِ

ان
َ
يم ِ

ْ
  . ]١٠٦[النحل:  }باِلإ

 {وقوله تعالى: 
ً
اة

َ
ق

ُ
ȩ 

ْ
م

ُ
ه
ْ
وا مِن

ُ
ق

Ē
ت
َ
ȩ 

ْ
ن

َ
 أ

Ē
  . ]٢٨مران: [آل ع }إلاِ

ةٍ {وقوله تعالى: 
َ

ص
َ
م

ْ َ
ņ Ɨِ 

Ē
ر

ُ
ط

ْ
نِ اض

َ
م

َ
ȯ{  :٣[المائدة[ .  

 {ولا مانع من الأخذ بالعزيمة لقوله تعالى: 
َ

Ɏكِ
َ
 ذ

Ē
 إنِ

َ
ك

َ
اب

َ
ص

َ
ا أ

َ
 م

َ َ
Ȃ ْƱِ

ْ
واَص

ورِ 
ُ
ɏ
ُ ْ
مِ الأ

ْ
ز

َ
 ع

ْ
  .[لقمان] }̒مِن

هذا هو الشرط الخامس من شروط وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن 

وهو: إذا كان ذلك يؤدي إلى حصول منكر آخر، ولم تحصل القدرة على  المنكر

لأن ذلك  إن الأمر والنهي حينئذ لا يجوزان؛إزالة المنكر الأول ولا الآخر ف

  قبيح.   وهو ،يكون كالإغراء بفعل المنكر

  طريقة الأمر والنهي

لأن ذلك أقرب إلى  ر والنهي بالتلطف وباللين والرفق؛يجب أن يكون الأم

 {القبول وأدعى له، وذلك لقوله تعالى: 
ْ
و

َ
رُ أ

Ē
ك

َ
ذ

َ
ت
َ
Ȭ 

ُ
ه

Ē
ل

َ
ع

َ
 ل

ً
ĕنا َǾ 

ً
لا

ْ
و

َ
 ق

ُ َ
Ȅ 

َ
ولا

ُ
ق

َ
ȯ

 
َ

ſ
ْ َ
Ḽ̌{ [طـھ] .  

 {ولقوله تعالى: 
ْ
م

ُ
ه
ْ
Ɏِاد

َ
ةِ وجَ

َ
ن

َ
َس ْŁةِ ا

َ
عِظ

ْ
و

َ
م
ْ
Ɏَةِ وا

َ
م

ْ
كِ

ْ
Łِبا 

َ
ك

ĕ
Ɋ
َ
ɀيِلِ ر

َ
 س

َ
Ƥِإ 

ُ
ع

ْ
اد

 
ُ
ن

َ
س

ْ
ح

َ
ƭِ ŧَِ أ

Ē
  . ]١٢٥النحل: [ }باِل



   ٢٣٣        الهجــرة

ن{وقوله تعالى: 
َ
س

ْ
ح

َ
ƭِ ŧَِ أ

Ē
 باِل

ْ
ع

َ
ȯ
ْ
 اد

ُ
ة

َ
ئ
ĕ
Ʉ

Ē
 اɎس

َ
 وَلا

ُ
ة
َ
ن

َ
سَ

ْ
Łويِ ا

َ
ت

ْ
س

َ
ȸ 

َ
  .]٣٤[فصلت:  }وَلا

فإن لم يفد ذلك ولم ينفع زاد الآمر على ذلك بحسب الحال، فيقدم الوعظ، ثم 

  بالسلاح.التهديد، ثم نحو كسر الملاهي وإراقة الخمر، ثم الضرب بالعصا، ثم 

  وكل ذلك لما ثبت من وجوب إزالة المنكر. 

  ولا يجوز فعل الأشد مع تأثير الأخف. 

والذين يؤذون المسلمين، ( :#قال الإمام المنصور باالله عبد االله بن حمزة 

  ). ويضرونهم يجوز قتلهم في وقت الإمام وغير وقته

وهو جد السادة - قال السيد العلامة الكبير أمير الدين بن عبد االله بن نهشل 

آل الحوثي الساكنين بهجرة ضحيان منهم السيد العلامة عبد العظيم بن حسن 

: إذا كان التفكر في القدر - الحوثي والسيد العلامة حسين بن يحيى الحوثي

الكافي مخلاɵ بالمدافعة بحيث أن المنكر يحصل في حالة التفكر وجب دفع المنكر 

  نتهى. حينئذ من غير تفكر ولو بالأضر، ا

وأما الإكراه بالقتال على فعل الواجبات كفعل الصلاة وأداء الزكاة فلا يجوز 

  وأما بغير قتال فلا يبعد وجوبه على كل من قدر عليه، واالله أعلم.للإمام،   إلا

  الهجــرة

نتقال من دار تظاهر أهلها بالفسوق والعصيان من غير هي الخروج والا

  جوار إلى مكان خال من ذلك. 

وقد  ،وفرضها كبير ،عرفت معنى الهجرة وتفسيرها فاعلم أن أمرها عظيمإذا 

اجِرُوا {من ذلك قوله تعالى:  ؛شدد االله تعالى في ذلك وأكد
َ
ه
ُ
Ȭ 

ْ
م
َ
Ɏَوا و

ُ
ن
َ
 آم

َ
يِن

Ē
Ȇَوا

اجِرُوا
َ
ه
ُ
Ȭ 

Ē
Š

َ
ءٍ ح ْ َ

Ž 
ْ
 مِن

ْ
تهِِم

َ
ي

َ
 وَلا

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ا ل

َ
  . ]٧٢[الأنفال:  }...م

  )).ترى االله يعصى فتطرف حتى تغير أو تنتقللا يحل لعين : ((÷وقوله 

  والدور ثلاثة أقسام: 

  دار كفر كمكة قبل الفتح.  -١

  ودار إسلام كالمدينة بعد الهجرة إليها.  -٢



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٣٤

وهي الدار التي تظهر فيها شعائر الإسلام. ويظهر فيها مع  ،ودار فسق -٣

 أشبه ذلك.  ذلك بعض الكبائر من غير نكير، كشرب الخمر والزنا والظلم وما
لا تجب الهجرة بعد فتح مكة، لا من دار كفر، ولا من دار  قال بعض العلماء:

  )). لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية: ((÷فسق، لقوله 

لأنها قد صارت بعد الفتح دار  المراد لا هجرة من مكة بعد الفتح؛ قلنا:

  إسلام، فلا داعي للهجرة حينئذٍ. 

لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع أنه قال: (( ÷النبي يدل على ذلك ما روي عن 

  )) أخرجه أبو داوود. التوبة، ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها

)) رواه جمع من أهل الحديث لا تنقطع الهجرة ما قوتل الكفاروروي: ((

  والبيهقي.   منهم أحمد

  )). لا تنقطع الهجرة ما دام العدو يقاتلوروي: ((

  . ))تنقطع الهجرة ما تقبلت التوبةلا و ((

   )).لا تنقطع الهجرة ما قوتل العدوو ((

  %: وتجب الهجرة من دار الفسق. قال جمهور أئمتنا

فقالوا: لا تجب الهجرة  ،وخالف في ذلك بعض أئمتنا %، والفقهاء الأربعة

  الفسق.  من دار

 والجواب:
 {قوله تعالى: 

ُ
م

ُ
اه

Ē
ف
َ
و
َ
 ت

َ
ِين

Ē
Ȇا 

Ē
 إنِ

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

َ
وا ȯيِم

ُ
Ɏا

َ
 ق

ْ
سِهِم

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
اƫِِɎ أ

َ
 ظ

ُ
ة

َ
Ȳِئ

َ
لا

َ
م
ْ
Ɏا

اجِرُوا 
َ
ه
ُ
ت
َ
ȯ 

ً
ة

َ
ِ وَاسِع

Ē
ȥا 

ُ
ض

ْ
ر

َ
 أ

ْ
ن

ُ
Ȳ

َ
 ت

ْ
م
َ
Ɏ
َ
وا أ

ُ
Ɏا

َ
ضِ ق

ْ
ر

َ ْ
 Ɨِ الأ

َ
ǐِف

َ
ع

ْ
ض

َ
ت

ْ
س

ُ
ɏ ا

Ē
ن
ُ
وا ك

ُ
Ɏا

َ
ق

 
ً
صƷِا

َ
ɏ 

ْ
اءَت

َ
 وسَ

ُ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 ج

ْ
م

ُ
وَاه

ْ
أ
َ
 م

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
أ
َ
ا ف

َ
 مِ  ȯ͢يِه

َ
ǐِف

َ
ع

ْ
ض

َ
ت

ْ
س

ُ
م
ْ
Ɏا 

Ē
الِ إلاِ

َ
ج

ĕ
 اɎر

َ
ن

 
ً
ɀيِلا

َ
 س

َ
ون

ُ
د

َ
ت
ْ
ه

َ
Ȭ 

َ
 وَلا

ً
ة

َ
 حِيل

َ
ون

ُ
طِيع

َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ 

َ
انِ لا َ

ْ
ȅِو

ْ
Ɏَاءِ وا

َ
س

ĕ
Ƀولم  [النساء] }ͣوَال

  الفسق.   يفصل تعالى في هذه الآية بين دار الكفر ودار

  )).لا يحل لعين ترى االله يعصى فتطرف حتى تغير أو تنتقل: ((÷وقوله 

حتجاج في هذا الا #نصور باالله القاسم بن محمد وقد أوسع الإمام الم

  الباب في (رسالة التحذير). 



   ٢٣٥        الهجــرة

  تفصيل وتوضيح

إذا أجبر المكلف على فعل المعصية، وأكره عليها وجبت عليه الهجرة بلا  -١

 {وذلك لقوله تعالى:  ؛خلاف
ْ
م

ُ
ت
ْ
ع

َ
ط

َ
ت

ْ
ا اس

َ
 م

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق

Ē
ȩا

َ
فإذا استطاع  ]١٦[التغابن:  }ف

  االله تعالى بأي حيلة من الحيل وجب عليه ذلك.  يعصيالمكلف أن لا 

إذا دعا الإمام أحداً إلى نصرته وجبت حينئذ الهجرة إليه، ولا يجوز ترك  -٢

 ستطاعة. إلا إذا أذن الإمام، أو فقدت الا ذلك
 إذا كان المقام في دار الفسق مما يقوي جانب الفاسقين، أو يضعف من -٣

لى المكلف أن ينصر وذلك لأن الواجب عجانب الحق والمحقين وجبت الهجرة؛ 

  ويخذل الباطل والمبطلين. الحق والمحقين، 

)) المعين للظالمين كالمعين لفرعون على موسى صلى االله عليهوفي الحديث: ((

  . # رواه الهادي

وأعوان إذا كان يوم القيامة نادى مناد: أين الظلمة وفي الحديث أيضاً: ((

فيجمعون في  ن برى لهم قلماً أو لاق لهم دواة؟الظلمة وأشباه الظلمة حتى م

  )). جهنم  تابوت من حديد ثم يرمى بهم في

((÷وعن النبي  متي إلا من الفقهاء يا بن مسعود لا يجيء هلاك أ: 

  )). ومنهم هلاك الدينوعلماء السوء، 

دين: عافانا االله وإياك أبا ولما خالط الزهري السلاطين كتب إليه أخ له في ال

بكر من الفتن، فقد أصبحت بحال ينبغي لمن عرفك أن يدعو االله لك ويرحمك، 

أصبحت شيخاً كبيراً، وقد أثقلتك نعم االله بما فهمك من كتابه، وعلمك من سنة 

اسِ {نبيه، وليس كذلك أخذ االله الميثاق على العلماء، قال االله تعالى: 
Ē
 Ɏلِن

ُ
ه

Ē
ن
ُ
Ƀ
ĕ
ي
َ
ɀُ

َ
ǻ 

 
ُ
ه
َ
ون

ُ
م

ُ
ت

ْ
Ȳ

َ
 ت

َ
واعلم أن أيسر ما ارتكبت، وأخف ما احتملت  ]١٨٧[آل عمران:  }وَلا

ولم يترك  ،أنك آنست وحشة الظالم، وسهلت سبيل الغي بدنوك ممن لم يؤدِّ حقاً 

باطلاً حين أدناك، اتخذوك قطباً تدور عليك رحى باطلهم، وجسراً يعبرون 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٣٦

ضلالهم، ويدخلون بك الشك على عليك إلى بلائهم، وسلماً يصعدون فيك إلى 

العلماء، ويقتادون بك قلوب الجهلاء، فما أيسر ما عمروا بك في جنب ما خربوا 

  عليك، وما أكثر ما أخذوا منك فيما أفسدوا عليك من دينك.... إلخ. 

 {لقوله تعالى:  ؛لا يجوز الحضور والقعود في مجالس العصيان -٤
َ
ل

ĕ
ز
ُ
 ن

ْ
د

َ
وَق

كِ 
ْ
 Ɨِ ال

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
لا

َ
ا ف

َ
 بهِ

ُ
زأَ

ْ
ه
َ
ت

ْ
س

ُ
Ȼَا و

َ
رُ بهِ

َ
ف

ْ
Ȳ

ُ
ِ ي

Ē
ȥاتِ ا

َ
 آي

ْ
م

ُ
ت
ْ
مِع

َ
ا س

َ
 إذِ

ْ
ن

َ
ابِ أ

َ
ت

 ِ هِ
ْ

Ʒ
َ
Ȯ ٍدِيث

َ
وا Ɨِ ح

ُ
وض

ُ َ
Ľ 

Ē
Š

َ
 ح

ْ
م

ُ
ه

َ
ع

َ
وا م

ُ
د

ُ
ع

ْ
ق

َ
ȩ١٤٠[النساء:  }.... الآية[.  

  )).لا يحلُّ لعينٍ ترى االلهَ يُعصى فتطرفَ حتى تغيرَ أو تنتقلَ : ((÷وقوله 

  يحصل فيها شيء مما ذكرنا من الحالات الأربع.وهناك حالة لا 

  ألا يكون في الزمان داع إلى الحق.  :فالظاهر حينئذ جواز السكنى في دار الفسق، وهي

  وأن لا يحمل المكلف على فعل المعصية.

وتسويدهم،  ولا إيناسهم ،وأن لا يكون منه أي معاونة للظالمين والفاسقين

  وأن لا يكون منه حضور مجالس المنكرات. 

  المدينة المنورة في عهد معاوية.  ’والدليل على ما ذكرنا ما علم من سكنى الحسنين 

  لها أيام الثلاثة. #وقبل ذلك ما علم من سكنى أمير المؤمنين 

المدينة إلى  ثم من بعد ذلك زين العابدين وأولاد الحسن %، فإنهم سكنوا

والمدينة حينئذ دار بغي وظلم، لسلطان جبابرة بني أمية أيام بني أمية، آخر 

  ، ولعن شيعته. #هم فيها للعن علي عليها، وبغيهم فيها، وإظهار

ه عن زيد بن علي عن آبائه عن ما رواه الناصر الأطروش بسند :يؤيد ذلك

ومنا أمشركون هم؟ يعني : قال: قال له رجل: يا أمير المؤمنين أرأيت ق#  علي

(#أهل القبلة، قال  ولا  ،ولو كانوا مشركين ما حلت لنا مناكحتهم لا،: 

ولا المقام بين أظهرهم، ولا جرت الحدود عليهم،  ،ولا مواريثهم ،ذبائحهم

  ).وكفروا بالنعم والأعمال، وكفر النعم غير كفر الشرك ،ولكنهم كفروا بالأحكام



   ٢٣٧        الهجــرة

  قد خرج الكثير من الأئمة عن دور الفسق مما يدل على تأكد أمر الهجرة.  فإن قيل:

خروج من خرج منهم عن بلاد الظالمين قد كان بسبب أنه قد تأكد عليهم  قلنا:

وجوب الجهاد وقتال الظالمين بوجود الأنصار والأعوان، فلم يسعهم عند ذلك 

  سلام االله عليهم. وغيرهما ،وزيد بن علي ،المقام، وذلك كالحسين بن علي

  أو كان بسبب الخوف من الظالمين كعيسى بن زيد وغيره %. 

 ظلم أولى بالمسلم وأحوط له وأسلم؛بتعاد عن دار الفسق والوبعد، فالا

وما يلزمه من تكليف الأمر رض له المجاور للفاسقين من الأذى، وذلك لما يتع

ض له أهله وأولاده من والنهي، ولما يتعرض له من أسباب الفتنة، وما قد يتعر

  و... إلخ.  ،التأثر بشيء من أخلاق الفاسقين

  السفر إلى بلاد الكفر والفسق

ية، ؛ لما تقدم في الآيجوز الوقوف في دار الكفر والفسق لحبس أو ضعف

أو  ،ويجوز أيضاً من أجل مصلحة عامة يعود نفعها على المسلمين إذا كانت دينية

  دنيوية بإذن الإمام. 

ايضاً الوقوف في بلاد الكفر إذا دعت الضرورة إلى ذلك كالمريض ويجوز 

ْه{لقوله تعالى:  ؛يسافر للعلاج ومرافقه َǾِإ 
ْ
م

ُ
ȩ

ْ
رِر

ُ
ط

ْ
ا اض

َ
 م

Ē
 ،]١١٩[الأنعام: }إلاِ

ا {لقوله تعالى:  ؛وهو ما يسمى الآن اللاجئ السياسي ،وكالخائف المشرد
َ
 م

Ē
إلاِ

ْه َǾِإ 
ْ
م

ُ
ȩ

ْ
رِر

ُ
ط

ْ
ضاً لأداء واجب أو نافلة، فإذا أدى ذلك وجب ويجوز السفر أي }اض

قبل  ÷الخروج، وذلك أن المسلمين كانوا يحجون ويعتمرون في عهد النبي 

  تعبد فيها الأصنام.  ،فتح مكة وقد كانت دار شرك وكفر

أما السفر للنزهة أو لحاجة غير ضرورية ولا فيها طاعة الله، فلا يجوز ذلك 

  للمسلم، ولا ينبغي له. 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٣٨

   المنزلتين بين ةالمنزل

نزل في منزلة الإيمان فالذي ي: منزلة الإيمان ومنزلة الكفر؛ المراد بالمنزلتين هنا

  ، والذي ينزل في منزلة الكفر يسمى كافراً. يسمى مؤمناً 

 االله تعالى في أول سورة وقد ذكرهما ،ولا خلاف في هاتين المنزلتين بين الأمة

  وذكر بعدهما منزلة ثالثة للمنافقين. البقرة، 

  ̂اɎم {فقال تعالى: 
َ
ǐِق

Ē
ت
ُ
م

ْ
ى Ɏلِ

ً
د

ُ
 ȯيِهِ ه

َ
ب

ْ
ɋ
َ
 ر

َ
 لا

ُ
اب

َ
كِت

ْ
 ال

َ
Ɏكِ

َ
  ̃ذ

َ
ِين

Ē
Ȇا

 
َ
ون

ُ
فِق

ْ
ن
ُ
Ȭ 

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
Ȱ
َ
ز

َ
ا ر

Ē
 وɏَِم

َ
ة

َ
لا

Ē
 اɎص

َ
ون

ُ
قِيم

ُ
ɋَبِ و

ْ
ي
َ
غ
ْ
 باِل

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
فهؤلاء  ،[البقرة] }̄ي

  الأولى.   هم أهل المنزلة

 {ه تعالى: إلى قول
َ

 لا
ْ
م

ُ
ه

ْ
ذِر

ْ
ن
ُ
ȩ 

ْ
م
َ
Ɏ 

ْ
م

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه
َ
ȩ

ْ
ر

َ
ذ

ْ
ن
َ
أ
َ
 أ

ْ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
اءٌ ع

َ
و

َ
رُوا س

َ
ف

َ
ȱ 

َ
يِن

Ē
Ȇا 

Ē
إنِ

 
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
  وهؤلاء هم أهل منزلة الكفر.  ]٦[البقرة: }.. إلخ.ي

 {ثم قال سبحانه: 
ْ
م

ُ
ا ه

َ
خِرِ وَم

ْ
مِ الآ

ْ
َو ْǾِاɊَو ِ

Ē
ȥِا با

Ē
ن
َ
 آم

ُ
ول

ُ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
اسِ م

Ē
ǽا 

َ
وَمِن

 
َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
  وهذه المنزلة للمنافقين.  [البقرة] }̉بمِ

وقد وقع الخلاف في منزلة مرتكب الكبائر، فقالت المجبرة: إنه مؤمن، 

وقالت الخوارج: إنه كافر، ونحن نقول: إنه ليس بمؤمن ولا كافر، وإن له منزلة 

  وإن له حكماً بين الحكمين. ،بين منزلة الإيمان والكفر

كل هذه الأقوال ونبين الصحيح منها والزائف نذكر  وقبل أن نذكر أدلة

  بحثاً حول الكبائر والصغائر، فنقول وباالله التوفيق: 
  والكبائر الصغائر

والمعاصي صغائر وكبائر، فالكبائر: هي التي يستحق فاعلها  :%قال أئمتنا 

  العقاب الدائم إن لم يتب، والصغائر: هي التي تقع مكفرة بالطاعات أو بدونها. 

  المعاصي كلها كبائر، ولا شيء منها بصغير.  وقالت الخوارج:

 {قوله تعالى:  :لنا
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ن

َ
ȭ 

ْ
ر

ĕ
ف

َ
Ȳ

ُ
 ن

ُ
ه

ْ
ن
َ
ȭ 

َ
ن

ْ
و

َ
ه
ْ
ن
ُ
ȩ ا

َ
ائرَِ م

َ
ب
َ
وا ك

ُ
Ƀبِ

َ
ت
ْ َ
ġ 

ْ
إنِ

 
ْ
م

ُ
Ȳِات

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
  . ]٣١[النساء: }س



   ٢٣٩        ائرالصغائر والكب

ا{وقوله تعالى: 
َ
اه

َ
ص

ْ
ح

َ
 أ

Ē
 إلاِ

ً
بƷَِة

َ
 ك

َ
 وَلا

ً
غƷَِة

َ
 ص

ُ
ادِر

َ
غ

ُ
Ȭ 

َ
  .]٤٩[الكھف:  }لا

وصريح كلام المرتضى والبغدادية:  ،وهو ظاهر كلام الهادي ،قالت الناصرية

  كبيرة.  كل عمد

  فالصغيرة عندهم حينئذ هي: ما صدر عن سهو أو إكراه أو تأويل أو نحو ذلك. 

%: بل بعض  ،وقالت البصرية من المعتزلة ونسبه في الفصول إلى أئمتنا 

 ،لأن تعيينها يكون كالإغراء بفعلها ؛متعينةالعمد ليس بكبيرة، والصغائر غير 

  لأن الإغراء بالقبيح قبيح.  ؛وذلك لا يجوز

 {استدل أهل القول الأول: إن كل عمد كبيرة: بقوله تعالى: 
َ Ē
ȥصِ ا

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
وَم

ا
ً
د

َ
ب
َ
ا أ

َ
 ȯيِه

َ
اȅِِين

َ
 خ

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 ج

َ
ار

َ
 ن

ُ َ
Ȅ 

Ē
إنِ

َ
 ف

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
ولم يفصل تعالى بين  [الجن] }̘وَر

  عصيان وعصيان، بل عمم في الوعيد بالخلود في نار جهنم كل عاص. 

 {ومثل هذه الآية قوله تعالى: 
ُ
ه
ْ
خِل

ْ
د

ُ
 ي

ُ
ه
َ
ود

ُ
د

ُ
 ح

Ē
د

َ
ع

َ
ت
َ
ɋَو 

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
 وَر

َ Ē
ȥصِ ا

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
وَم

 
ٌ
ǐِه

ُ
ɏ 

ٌ
اب

َ
ذ

َ
 ع

ُ َ
Ȅَا و

َ
 ȯيِه

ً
اȅِا

َ
 خ

ً
ارا

َ
  . [النساء] }̏ن

لخلود لكل عاص، ولم يخص من ذلك العموم إلا الخطأ فعمم سبحانه الوعيد با

ا{والنسيان ونحوهما في قوله تعالى: 
َ
ن
ْ
أ

َ
ط

ْ
خ

َ
 أ

ْ
و

َ
ا أ

َ
سɄِن

َ
Ⱥ 

ْ
ا إنِ

َ
ن
ْ
اخِذ

َ
ؤ

ُ
 ت

َ
ا لا

َ
ن
Ē
Ɋ
َ
  .]٢٨٦[البقرة: }ر

 {وقوله تعالى: 
ْ

ت
َ
د

Ē
م

َ
ع

َ
ȩ ا

َ
 م

ْ
Ȳِن

َ
 بهِِ وَل

ْ
م

ُ
ȩ
ْ
أ

َ
ط

ْ
خ

َ
ا أ

َ
 ȯيِم

ٌ
اح

َ
ن
ُ
 ج

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
س

ْ
Ʉ
َ
وَل

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
  .]٥[الأحزاب:}ق

  )). رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه: ((÷ومن السنة قوله 

مٍ {وخص المضطر بقوله تعالى: 
ْ
انفٍِ لإِث

َ
ج

َ
ت
ُ
َ م ْƷ

َ
Ȯ ٍة

َ
ص

َ
م

ْ َ
ņ Ɨِ 

Ē
ر

ُ
ط

ْ
نِ اض

َ
م

َ
ȯ

 
ٌ
حِيم

َ
 ر

ٌ
ور

ُ
ف

َ
Ȯ 

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

َ
  . [المائدة] }̄ف

اتِ {ويستدل من قال إن بعض العمد ليس بكبيرة بقوله تعالى: 
َ
ن

َ
َس ْŁا 

Ē
إنِ

اتِ 
َ
ئ
ĕ
Ʉ

Ē
 اɎس

َ ْ
Ǌِه

ْ
ذ

ُ
 {، وبقوله تعالى: ]١١٤[ھود:  }ي

ُ
ه

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
ن

ْ
و

َ
ه
ْ
ن
ُ
ȩ ا

َ
ائرَِ م

َ
ب
َ
وا ك

ُ
Ƀبِ

َ
ت
ْ َ
ġ 

ْ
إنِ

 
ْ
م

ُ
Ȳِات

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
 س

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ن

َ
ȭ 

ْ
ر

ĕ
ف

َ
Ȳ

ُ
  . ]٣١[النساء:  }ن



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٤٠

عالى يغفر بعض الذنوب المتعمدة بغير توبة، فدلت هاتان الآيتان على أن االله ت

  وإما باجتناب الكبائر كما في الآية الثانية.  ،إما بالحسنات كما في الآية الأولى

الذي يظهر لي واالله أعلم أن الإقدام على أي معصية تعمداً وجرأة مع  قلت:

االله، ها متجاوز لحدود العلم بأن االله قد نهى عنها، وحرمها يكون كبيرة، وفاعل

وذلك أن التوبة والندم والرجوع إلى االله، مر االله، ولا يغفرها إلا وفاسق عن أ

المعصية تعظم وتكبر لعظم االله وجلاله، فمن عرف االله تعالى حق معرفته تعظم 

واالله : (#عنده صغائر الذنوب، كما تعظم كبائرها، ومن هنا قال أمير المؤمنين 

أفلاكها على أن أعصي االله في نـملة أسلبها  لو أعطيت الأقاليم السبعة بما تحت

  . ... إلخ) شعيرة ما فعلت )١(جلب

إذا عرفت ذلك فالمؤمن باالله لا يقدم على فعل الصغيرة متعمداً وهو يعلم أنها 

  و.. إلخ.  ،وخوفاً منه ،وإجلالاً له ،تعظيماً الله ؛معصية الله

فإنه يكون  ؛إلا الجرأةأما الذي يفعلها وهو يعلم أنها معصية من غير ضرورة 

  حيث تهاون بأمره ونهيه، وآثر على أمر االله ونهيه شهوة نفسه.  ،بفعلها متكبراً على االله

 {  على االله من أهل الوعيد العظيموالمتكبر
ً
وى

ْ
ث
َ
 م

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 Ɨِ ج

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ل
َ
أ

 
َ
ɋِن

ĕ
Ʊ

َ
ك

َ
ت
ُ
م

ْ
  .[الزمر] }Ɏ̽لِ

  أمثلة لذنوب لا يسلم منها المكلف مهما اجتهد

فإنه  ،رفت ذلك فاعلم أن المكلف مهما اجتهد في طاعة االله وتحرى رضاهإذا ع

لضعفه لا يسلم من ذنوب كثيرة، تأتيه من بين يديه، ومن خلفه، وعن يمينه، 

  وشماله، وسأضرب لك بعض الأمثلة لتعرف صحة ما ذكرت:

وإحياء  ،فالصلاة فرضها االله تعالى لإقامة ذكره وتعظيمه وإكباره وإجلاله-١

                                                             
  : قشرتها. تمت شرح النهج لابن أبي الحديد. -بضم الجيم–جلب الشعيرة  – )١(



   ٢٤١        الصغائر والكبائر

ذلك في القلوب، وكثيراً ما تستولي على المصلي الوساوس، فينسى ذكر االله في 

  قلبه، ولا يستحضر معاني الأذكار والأركان. 

وتكبيره  ،وقد كان المفروض أن تمتلئ نفسه من جلال االله وكبريائه وعظمته

واللسان إنما هو ترجمان عن ذلك الذي تشعار نعمه وحمده وذكره، واس ،ومهابته

  فس المصلي، وكان هذا هو الواجب المفروض في الصلاة.في ن

أن ذلك  وفي الواقع أن المصلي لا يؤدي ذلك في أكثر الصلوات، ولا شك

ما أوجبه االله تعالى من ذكره، وبإمكان المصلي وفي طاقته تفريط، وغفلة وتقصير في

  أن يقلل من التمادي في تلك الغفلة وذلك التقصير الشامل لكل الصلوات. 

وهذا مع الغفلة الطويلة في غير الصلاة عن ذكر نعم االله وشكرها، مع أن 

  المطلوب من المؤمن هو كما قال االله تعالى: 

} 
ً
ثƷِا

َ
 ك

ً
را

ْ
 ذِك

َ Ē
ȥرُوا ا

ُ
ك

ْ
وا اذ

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
  ̪ي

ً
رَة

ْ
Ȳ

ُ
 ب

ُ
وه

ُ
ح

ĕ
ب

َ
وسَ

 
ً
صِيلا

َ
  . [الأحزاب]  }̫وأَ

} 
ُ
ة

َ
لا

Ē
تِ اɎص

َ
ضِي

ُ
ا ق

َ
إذِ

َ
رُوا ف

ُ
ك

ْ
ِ واَذ

Ē
ȥلِ ا

ْ
ض

َ
 ف

ْ
وا مِن

ُ
غ

َ
ت
ْ
Ȩضِ وَا

ْ
ر

َ ْ
وا Ɨِ الأ ُǮِ

َ
Ɂ
ْ
ان

َ
ف

 
َ
ون

ُ
لحِ

ْ
ف

ُ
ȩ 

ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
ل

َ
ع
َ
 ل

ً
ثƷِا

َ
 ك

َ Ē
ȥ{. [الجمعة] }̋ا 

َ Ē
ȥرُوا ا

ُ
ك

ْ
وا واَذ

ُ
ت
ُ
ɀ
ْ
اث

َ
 ف

ً
ة

َ
 فئِ

ْ
م

ُ
قِيت

َ
ا ل

َ
إذِ

Ʒِث
َ
ريِ{، ]٤٥[الأنفال:  }اً ك

ْ
ا Ɨِ ذِك

َ
Ƀيِ

َ
 ت

َ
 {، [طـھ]}̫وَلا

َ
 ر

ْ
ر

ُ
ك

ْ
 واَذ

َ
سِك

ْ
ف

َ
ȫ Ɨِ 

َ
ك

Ē
Ɋ

 
َ
 مِن

ْ
ن

ُ
Ȳ

َ
 ت

َ
الِ وَلا

َ
ص

ْ
 واَلآ

ĕ
و

ُ
د

ُ
غ
ْ
لِ باِل

ْ
و

َ
ق
ْ
 ال

َ
رِ مِن

ْ
َه ْĿا 

َ
ون

ُ
 وَد

ً
ة

َ
 وخَِيف

ً
Ȁē َ

Ƕ
َ
ت

 
َ
ǐِِافل

َ
غ

ْ
. إلى غير ذلك من الآيات ولم يكد يذكر االله الذكر في .[الأعراف] }ώال

  كتابه إلا مقروناً بالكثرة. 

قد يؤدي الإنسان الحج والعمرة، وفي تلك الأماكن يكثر المثال الثاني: 

تواجد النساء، وحيثما نظرت وقع نظرك على امرأة، وبإمكان الإنسان في تلك 

  الأماكن ألا ينظر إلى امرأة، وذلك بأن لا ينظر إلا عند قدميه. 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٤٢

لا يخلو الإنسان مهما حرص على حفظ لسانه من فلتات المثال الثالث: 

  انه أن لا يتكلم إلا بذكر االله أو ما لا بد منه. لسانه، وبإمك
ففي هذه الأمثلة الثلاثة تعرف أنه يصدر من المؤمن ما لا ينبغي ولا يجوز، 

غير أن ذلك قد كان منه عن غير جرأة ولا إقدام ولا قصد، ولا هو عن خطأ 

  ونسيان أيضاً. 

المؤمنين بالتجاوز فيظهر لي أن ذلك من الصغائر التي تفضل االله على عباده 

  عنها في جنب طاعاتهم واجتنابهم للمعاصي.

- ويمكن أن يلحق بالخطأ والنسيان واالله أعلم، وقريب مما ذكرت  ،هذا

أنه قال: إن كل من ارتكب ما حرم االله عمداً  #عن الناصر  - حكاه البستي

وكذلك ما حرم  ،÷ االله  مع علمه أن االله حرمه وكذلك ما حرم رسول

ا ارتكب مع العلم متعمداً فهو مرتكب الكبيرة، وما سوى ذلك إذ ،الأمة

صغائر، كإتباع النظرة النظرة، والكذب في غير إضرار، وكاللكزة الخفيفة وقول 

أو يقول: يا كذاب، وهو في ذلك غير متعمد، وما أشبه  ،أخزاه االله :القائل لأخيه

  ذلك، فإحصاء جميعه يكثر.... انتهى. 

حين عدد بعض الأمثلة هو ما  #ن مراد الناصر قلت: وينبغي أن يكو

من غير أن يكون للإنسان  ،صدر من المعاصي عن طريق الغفلة وعدم التحفظ

  فيه نية ولا عزم في فعل المعصية. 

وذلك كالشتم الذي يصدر من كثير من العوام من غير أن يكون له في ذلك 

  نية في تنقيص المشتوم أو وصمه أو سبه. 

  هذه الشتمة بسبب دخولها في لغته التي نشأ عليها في مجتمعه.  بل إنما كانت
   عليهم اƔ صلوات الأنبياء خطايا 

لمكان العصمة وذلك  اء صلوات االله عليهم لا عمد فيها؛وخطايا الأنبي

وما وقع منهم فإنما هو عن طريق الخطأ والنسيان، كما حكى االله والطهارة والتزكية، 

 {تعالى عن آدم: 
ً
ما

ْ
ز

َ
 ع

ُ َ
Ȅ 

ْ
دِ

َ
Ĥ 

ْ
م
َ
Ɏَو َƀِ

َ
Ƀ
َ
 ف

ُ
ل

ْ
ب
َ
Ȱ 

ْ
 منِ

َ
م

َ
 آد

َ
Ƥِا إ

َ
ن
ْ
هِد

َ
 ع

ْ
د

َ
ق
َ
قال  ،[طـھ] }ʹوَل

  وإنما ارتكبها ناسياً. انتهى.  ،: أي عزماً على المعصية#الهادي 



   ٢٤٣        خطايا الأنبياء صلوات االله عليهم

وقد حكى االله في سورة الأعراف: أن آدم وحواء لم يعرفا أنهما قد عصيا االله 

 {تعالى إلا بعد أن أكلا من الشجرة، وذلك في قوله تعالى: 
َ
رَة

َ
ج

Ē
ا اɎش

َ
اق

َ
ا ذ

Ē
م

َ
ل
َ
ف

ا
َ
م

ُ
ه
ُ
ȩآ

ْ
و

َ
ا س

َ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

ْ
ت

َ
د

َ
  .]٢٢[الأعراف:   }...ب

 الزلفى لديه، فإنهماو ،وذلك أنهما إنما أكلا من الشجرة رغبة في التقرب من االله

ِ {اغترا بقول الشيطان: 
ْ

ǐ
َ
ك

َ
ل

َ
ɏ ا

َ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ت

ْ
ن

َ
 أ

Ē
رَةِ إلاِ

َ
ج

Ē
ذِهِ اɎش

َ
 ه

ْ
ن

َ
ȭ ا

َ
م

ُ
Ȳ

ē
Ɋ
َ
ا ر

َ
م

ُ
اك

َ
ه

َ
ȫ ا

َ
م

 
َ
اȅِِين

َ ْ
łا 

َ
ا مِن

َ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ت

ْ
و

َ
  ̕أ

َ
ǐِاصِح

Ē
ǽا 

َ
مِن

َ
Ɏ ا

َ
م

ُ
ك

َ
 ل

ĕ
Śِا إ

َ
م

ُ
ه

َ
م

َ
اس

َ
  . [الأعراف] }̖وَق

 {وحكى االله تعالى عن معصية يونس فقال سبحانه: 
َ

ب
َ
ه

َ
 ذ

ْ
ونِ إذِ

ē
ǽا ا

َ
وَذ

ه
ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
دِر

ْ
ق

َ
ȫ 

ْ
ن

َ
 ل

ْ
ن

َ
 أ

Ē
ن

َ
ظ

َ
ȯ 

ً
اضِبا

َ
غ

ُ
فظن أن لن نضيق  :أي، ]٨٧[الأنبیاء:  }.... الآيةم

  على المعصية إلا ظاناً أن االله تعالى لن يؤاخذه.  #فما أقدم عليه أي نؤاخذه، 

في شأن امرأة أوريا لم تكن إلا حديث نفس، لم يتبعه نية  #وخطيئة داوود 

ولا عزم ولا فعل، وذلك أنه حين رآها تمناها في نفسه أن تكون من أزواجه، ولم 

أن االله لا  #وغيره، واعتقد داوود  #يكن منه غير ذلك، كما حكاه الهادي 

  يؤاخذه بذلك. 

وإنما حكم عليها  ،مداً إن خطايا الأنبياء كانت ع وقال قوم من المتكلمين:

ثوابهم.  بالصغر لكثرة 

بدليل قول االله تعالى ؛ في جعل المعصية صغيرة اكثرة الثواب لا تأثير له قلنا:

 {: ÷في حق نبينا محمد 
ً
ليِلا

َ
 ق

ً
ئا

ْ
Ʉ

َ
 ش

ْ
ْهِم َǾِإ 

ُ
ن

َ
ȱ

ْ
ر
َ
 ت

َ
ت

ْ
 كدِ

ْ
د

َ
ق
َ
  ͋ل

َ
اك

َ
ن
ْ
Ȱ
َ
ذ
َ َ
 لأ

ً
إذِا

 
ً
صƷِا

َ
ا ن

َ
ن
ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
ك

َ
Ɏ 

ُ
ِد

َ
ġ 

َ
 لا

Ē
م

ُ
Ȫ ِات

َ
م

َ
م
ْ
Ɏا 

َ
ف

ْ
اةِ وَضِع

َ
َي ْŁا 

َ
ف

ْ
  . [الإسراء] }͌ضِع

  فدلت هذه الآية أن الركون القليل إلى المشركين يبطل الثواب الكثير ويحبطه. 

نهم ليسوا بأنبياء، ولا أما أخوة يوسف فمعصيتهم من صريح العمد غير أ

  نبوتهم.  ل علىدلي

اط{وأما قوله تعالى: 
َ
ب

ْ
س

َ ْ
لأن السبط  ؛. فالمراد بهم ذراري أولاد يعقوب}واَلأ

  هو الحفيد وولد الولد. 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٤٤

وقد جاء في كتب التفسير حكاية كثير من القصص التي نسبت إلى الأنبياء 

صلوات االله عليهم في هذا الباب، والتي لا ينبغي ولا يجوز حكايتها من غير 

والحط من  ،لما فيها من التنقيص للأنبياء صلوات االله عليهم على كذبها؛ يهالتنب

  والهتك لحرماتهم.  ،شأنهم

  والمشهور أن تلك القصص من الإسرائيليات المأخوذة عن أهل الكتاب. 
  الإيمـــــان

منٍِ {الإيمان في لغة العرب بمعنى التصديق كما في قوله تعالى: 
ْ
ؤ

ُ
 بمِ

َ
ت

ْ
ن
َ
ا أ

َ
وَم

َا 
َ

ǽ 
َ
ǐِȰِاد

َ
ا ص

Ē
ن
ُ
 ك

ْ
و
َ
Ɏَ[یوسف] }̒و .  

  يمان في الشرع على أقوال كثيرة: لإوقد اختلف في معنى ا

ان، وعمل نَ إنه قول باللسان، واعتقاد بالجَْ: وغيرهم%  قول أئمتنا أولها

  بالأركان، ومعنى ذلك: الإتيان بالواجبات واجتناب المحرمات.

والإيمان بملائكة االله  ،أنزل إليناوإن شئت قلت: الإيمان باالله وبرسوله وما 

  ثم السمع والطاعة الله تعالى فيما أمر ونهى.  ،ورسله وكتبه واليوم الآخر

وقد وصف االله إيمان الرسول والمؤمنين في آخر سورة البقرة فقال تعالى: 

} ِ  ب
َ
ن

َ
 آم

đ ُ
Ǘ 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏَهِ وا

ĕ
Ɋ
َ
 ر

ْ
هِْ مِن

َ
Ǿِإ 

َ
زِل

ْ
ن
ُ
ا أ

َ
 بمِ

ُ
ول

ُ
س

Ē
 اɎر

َ
ن

َ
تهِِ آم

َ
Ȳِئ

َ
لا

َ
ɏَو ِ

Ē
ȥا

ا 
َ
ن
Ē
Ɋ
َ
 ر

َ
ك

َ
راَن

ْ
ف

ُ
Ȯ ا

َ
ن
ْ
ع

َ
ط

َ
ا وأَ

َ
ن
ْ
مِع

َ
وا س

ُ
Ɏا

َ
لهِِ وَق

ُ
س

ُ
 ر

ْ
دٍ مِن

َ
ح

َ
 أ

َ ْ
ǐ

َ
Ȩ 

ُ
ق

ĕ
ر

َ
ف

ُ
ȫ 

َ
لهِِ لا

ُ
س

ُ
بهِِ وَر

ُ
ت
ُ
Ƞَو

 ُƷِص
َ
م
ْ
Ɏا 

َ
ْك َǾِɉَوО.{ [البقرة] .  

عتقاد كان منافقاً، ومن أخل بالقول كان كافراً، ومن أخل بالا فمن أخل

  بعمل الأركان كان فاسقاً. 

بل الإيمان هو التصديق باالله تعالى فقط، فهو عندهم باق  وقالت الأشعرية:

  على معناه اللغوي. 

  بل هو الإقرار باللسان فقط.  :وقالت الكرّامية من المجبرة

غير ذلك  إلىهكذا روي .. ،بل هو المعرفة فقط وقالت الجهمية من المجبرة:

  من الأقوال، وقد أنهاها في شرح الأساس إلى عشرة أقوال. 



   ٢٤٥        الإسلام

ا {قوله تعالى:  ،وبطلان ما سواه ،والدليل على صحة ما ذهبنا إليه
َ
م

Ē
ȫِإ

 
ْ
م

ُ
ه

ْ
ȩ
َ
اد

َ
 ز

ُ
ه
ُ
ات

َ
 آي

ْ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
ت

َ
ليِ

ُ
ا ت

َ
 وɉَذِ

ْ
م

ُ
ه
ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
 ق

ْ
ت

َ
 وجَِل

ُ Ē
ȥكرَِ ا

ُ
ا ذ

َ
 إذِ

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏا

 
ً
انا

َ
  إيِم

َ
ون

ُ Ē
Ȣ

َ
و
َ
ت
َ
Ȭ 

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ َ
Ȃَ̃و  

َ
ون

ُ
فِق

ْ
ن
ُ
Ȭ 

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
Ȱ
َ
ز

َ
ا ر

Ē
 وɏَمِ

َ
ة

َ
لا

Ē
 اɎص

َ
ون

ُ
قِيم

ُ
 ي

َ
ِين

Ē
Ȇ̄ا 

 
ً
ا
ّ
ق

َ
 ح

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ
م

ُ
 ه

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
  . [الأنفال] }...أ

((÷ومن السنة قوله  الإيمان بضع وسبعون شعبة، والحياء شعبة من : 

  )). وأدناها إماطة الأذى عن الطريقالإيمان، وأفضلها قول لا إله إلا االله، 

الإيمان أنه قال: (( ÷عن النبي  ،#وفي صحيفة علي بن موسى الرضا 

  )). إقرار باللسان، ومعرفة بالقلب، وعمل بالأركان

من أسبغ أنه قال: (( ÷عن النبي  #وروى الناصر الأطروش 

ى وضوءه، وأحسن صلاته، وأدى زكاة ماله، وخزن لسانه، وكف غضبه، وأد

، فقد استكمل حقائق الإيمان، وأبواب الجنة ÷النصيحة لأهل بيت نبيه 

  )). مفتحة له

((÷وروى البخاري عن النبي  لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، : 

ولا يشرب الخمر حين يشرب وهو مؤمن، ولا يسرق حين يسرق وهو مؤمن، 

  )). يرفع الناس إليه فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن ةً بَ ولا ينتهب نهُْ

فكل ما ذكرنا يدل على أن الإتيان بالواجبات واجتناب المحرمات داخل في 

  مفهوم الإيمان. 

  الإسلام

تِ {ستسلام، وعليه قوله تعالى: : الانقياد والاوالإسلام في لغة العرب
َ
ال

َ
ق

 
ْ
م
َ
Ɏ 

ْ
ل

ُ
ا ق

Ē
ن
َ
 آم

ُ
رَاب

ْ
ع

َ ْ
 Ɨِ الأ

ُ
ان

َ
يِم

ْ
لِ الأ

ُ
خ

ْ
د

َ
ا ي

Ē
م
َ
Ɏَا و

َ
ن
ْ
م

َ
ل

ْ
س

َ
وا أ

ُ
Ɏو

ُ
 ق

ْ
Ȳِن

َ
وا وَل

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
ت

 
ْ
م

ُ
ȲِɊو

ُ
ل
ُ
  . ]١٤[الحجرات:  }ق



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٤٦

  وقد نقل الشارع لفظ الإسلام من معناه اللغوي إلى معنيين دينيين:

  بمعنى الإيمان، الذي هو الإتيان بالواجبات واجتناب المحرمات.  الأول:

هو التصديق بكل ما يجب التصديق به في دين الإسلام مع عدم  والثاني:

  ارتكاب معصية الكفر. 

ه إلا عن ففاعل الكبيرة مسلم فاسق، وهذا المعنى الثاني لا خلاف في

والدفن  ،ثبت من تبقية نكاح الفاسق، وإبقاء التوارثالخوارج، ويدل عليه ما 

  ونحو ذلك.  ،في مقابر المسلمين

 {قوله تعالى:  :ولودليل المعنى الأ
َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
ا مِن

َ
 ȯيِه

َ
ن

َ
Ǔ 

ْ
ن

َ
ا م

َ
ن

ْ
رجَ

ْ
خ

َ
أ
َ
 ̤ف

 
َ
ǐِِلم

ْ
س

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
تٍ مِن

ْ
ي
َ
Ȩ َ

ْ
Ʒ

َ
Ȯ ا

َ
ا ȯيِه

َ
ن
ْ
د

َ
ا وجَ

َ
م

َ
ȯ̥{ [الذاریات]  ًوأهله في  #يريد لوطا

  الموضعين، فدل ذلك على أن الإسلام هو الإيمان. 

وكبائر المعاصي محبطات للإيمان، فلا يبقى مؤمناً من : %قال أئمتنا 

  ارتكب معصية كبيرة، خلافاً للمجبرة حيث قالوا: إن الإيمان هو التصديق فقط. 

: ÷ما مر من الأدلة التي منها ما رواه البخاري عن النبي  والجواب:

 وهذا نص في محل النزاع،... الحديث))، لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن((

  وهو دليل يستلزمه الخصم. 

   والنفاق والفسق الكفر

 لأنه ي الزارع كافرا؛ًفي لغة العرب يقال بمعنى التغطية، ومنه سم الكفر

  لأنه يغطي بظلمته كل شيء. يغطي البذر، وسمي الليل كافرا؛ً 

  وفي عرف اللغة يطلق الكفر ويراد به الإخلال بشكر المنعم، ومن ذلك قول عنترة:

 
 

 
 

 
 

كما ذكره الإمام - وقد نقل الشرع كلمة الكفر إلى معنى ديني، هو  

ستخفاف باالله ، أو الا÷: الخلو عن معرفة االله تعالى ونبوة نبيه - # المهدي

أو تكذيبه في شيء مما علم ضرورة أنه جاء به بقول  ،أو بشيء مما جاء به ،أو بنبيه



   ٢٤٧        الكفر والفسق والنفاق

أو فعل، أو تعظيم غير االله تعالى كتعظيمه، أو الدخول في شعار مختص بالكافرين 

  جرأة وتمرداً. 

 {ويلحق بذلك الموالاة للكافرين بدليل قوله تعالى: 
ْ
م

ُ
ه
ْ
 مِن

ُ
ه
Ē
إنِ

َ
  .]٥١[المائدة:  }ف

  والرياء أن تفعل فعلاً لأجل أن يراه غيرك طلباً للثناء ونحوه.  والنفاق لغة الرياء:

  وحاصله إظهار الخير وإبطان الشر. 

  وحقيقة النفاق في الدين بنقل الشرع: إظهار الإسلام وإبطان الكفر. 

إظهار الخير وإبطان الشر، فهو عنده باق  وقال الإمام القاسم بل النفاق:

  ع إلى المعنى المخصوص الذي ذكرناه. على معناه اللغوي لم ينقله الشر

  . ’ذكر زيد بن علي والناصر للحق  #ومثل ما ذكره الإمام القاسم 

وذلك أنا لم نجد الشارع استعمل كلمة النفاق إلا  ؛والأولى هو القول الأول

  في من أظهر الإسلام وأبطن الكفر. 

رِ {: ومنهالخروج،  :والفسق في لغة العرب
ْ
ɏ

َ
 أ

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
ق

َ
س

َ
ف

َ
ȯ ِه

ĕ
Ɋ
َ
 ]٥٠[الكھف:  }ر

  خرج عن أمر ربه.  :أي

ة الكبيرة عمداً ارتكاب المعصي :هو ،وقد نقل الشرع الفسق إلى معنى ديني

والقتل من غير استحلال، أما الذي يستحل  ،وشرب الخمر ،كالزنا :غير الكفر

 {ذلك فهو كافر، ودليل ذلك قوله تعالى عقيب ذكر قذف المحصنة: 
ُ
م

ُ
 ه

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
وأَ

 
َ
ون

ُ
اسِق

َ
ف
ْ
  . [النور] }̅ال

ولا خلاف أن الكافر فاسق، ولا خلاف أن البر التقي لا يسمى كافراً ولا 

  لا.  فاسقاً، واختلف هل يسمى الفاسق كافراً أو

ذم تتبعها  : أن الكفر والفسق والنفاق أسماء-واالله أعلم-والذي يظهر لي 

 ،النكاح معاملة المسلمين فيفالفاسق والمنافق يعاملون أحكام مختلفة ومتفقة، 

   .ولا تغنم أمواله ،ولا يحكم بقتله وبسبيه ،والتقبير في مقابر المسلمين ،والتوارث

ولا يقبر في مقابر  ،ولا يوارث ،فلا يناكح ؛والكافر يعامل بخلاف ذلك

  وتغنم أمواله.  ،ويحكم بقتله وبسبيه ،المسلمين



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٤٨

  ؟ترقونيفوفيم الكافر والفاسق والمنافق يتفق فيم 

والحكم بالخلود في النار إن  ،ويتفق الجميع في الدخول في غضب االله وسخطه

  ومنازل متفاوتات.  ،لم يتوبوا ويرجعوا إلى االله؛ وإن كانت النار دركات مختلفات

 ،ويفترق المنافق والفاسق من حيث أن معصية الفاسق معصية جارحة

  ومعصية المنافق معصية قلب.

والفرق بين المنافق والكافر أن معصية المنافق باطنه، يسترها بإظهار الإسلام، 

  ومعصية الكافر ظاهرة ليس لها ستر. 

ليدل بهذا  ؛ومن هنا اختص كل واحد من الكافر والفاسق والمنافق باسم

  وعلى ما يتبعه من الأحكام الدنيوية والأخروية.  ،الاسم على نوع معصيته

من إطلاق الكفر على الجميع حيث لا تلبيس، والتلبيس  ومع هذا فلا مانع

قد يكون في بعض الأحوال، وذلك أن يسمعه سامع فيرتب عليه أحكام الكافر 

  وانقطاع التوارث.  ،وفسخ نكاحه ،من استحلال دمه وماله

ما روي عن عائشة أنها استنكرت على الأشتر قتله وقتاله لبعض  :ومن ذلك

قتل امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: لا يحل ((: ÷أصحاب الجمل بقوله 

فقال الأشتر رضي االله ، ....)) الحديثأو ،كفر بعد إسلام، أو زنا بعد إحصان

  عنه: على بعض ذلك قتلناهم يا أم المؤمنين.. أو كما قال. 

ويدل على ذلك أن الفاسق لو كان يقطع بصدق الوعد والوعيد والجنة والنار 

  لما ارتكب الكبيرة الموجبة للهلاك. 

لا يزني الزاني حين يزني وهو وعلى ذلك الحديث الذي رواه البخاري: ((

  . )) الحديثمؤمن

ِ {ومما يستدل به قوله تعالى: 
Ē

ȥِبا 
َ
ون

ُ
منِ

ْ
ؤ
ُ
وا ي

ُ
ن

َ
Ǔ 

ْ
و
َ
Ɏَا ا ...و

َ
Ǿِاَءَ م

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
وه

ُ
ذ

َ Ē
Ĺ{ :٨١[المائدة[، 

من الكفر (: # فقال ؟أكفار هم :وروي أنه سئل أمير المؤمنين عن الخوارج

  كان يعاملهم معاملة المسلمين.  #مع أنه  )،فروا وفيه وقعوا



   ٢٤٩        الكفر والفسق والنفاق

)) ثلاث من كن فيه فهو منافق ويمكن أن يستدل على ما ذكرنا بالحديث: 

وإذا اؤتمن  ،من إذا حدث كذب أنه مسلم وزعموإن صلى وصام وحج واعتمر 

  والمنافق كافر. ، الحديث...))وإذا وعد أخلف ،خان

ما في الأساس من الرواية عن ابن عباس وجعفر  :ومما يقوي ما ذكرنا

وقد  ،الصادق والقاسم والهادي والناصر الأطروش والإمام أحمد بن سليمان

تكب الكبيرة عمداً يسمى روي أنه إجماع قدماء العترة % والشيعة: أن مر

وتركها كفر نعمة، فمن تركها أو  ،كافر نعمة، وذلك أن الطاعات شكر نعمة

  بعضها فقد كفر نعمة االله. 

 {ويدل على هذا القول قوله تعالى: 
ْ
م

ُ
ȩ
ْ
ر

َ
ك

َ
 ش

ْ
Ǒِ

َ
 ل

ْ
م

ُ
Ȳ

ē
Ɋ
َ
 ر

َ
ن

Ē
ذ
َ
أ
َ
 ت

ْ
وɉَذِ

 
ٌ
دِيد

َ
ش

َ
Ɏ ŗِا

َ
ذ

َ
 ع

Ē
 إنِ

ْ
م

ُ
ȩ
ْ
ر

َ
ف

َ
ȱ 

ْ
Ǒِ

َ
 وَل

ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
ن
َ
زɋِد

َ َ
  . [إبراھیم] }̈لأ

وقد سمى االله تعالى مقاتلة اليهود بعضهم لبعض وإخراجهم من ديارهم 

 .. {كفراً، وسمى مفاداتهم إيماناً فقال: 
ْ
م

ُ
ه

ُ
رَاج

ْ
 إخِ

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ٌ
م

Ē
ر
َ ُ
Ņ 

َ
و

ُ
 وَه

ْ
م

ُ
وه

ُ
اد

َ
ف

ُ
ȩ

ضٍ 
ْ
ع

َ
 ببِ

َ
رُون

ُ
ف

ْ
Ȳ

َ
ابِ وَت

َ
كِت

ْ
ضِ ال

ْ
ع

َ
 ببِ

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
ت
َ
ȯ
َ
عل ما فسمى تعالى ف ]٨٥[البقرة: }..أ

  حرم االله عليهم كفراً. 

 {وقال سبحانه: 
ْ
ن

َ
 وَم

ً
ɀيِلا

َ
ْهِ س َǾِإ 

َ
اع

َ
ط

َ
ت

ْ
نِ اس

َ
تِ م

ْ
َي ْǺا 

ē
اسِ حِج

Ē
ǽا 

َ َ
Ȃ ِ

Ē
ȥَِو

 
َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع

ْ
نِ ال

َ
đũِ ع

َ
 غ

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

َ
رَ ف

َ
ف

َ
ȱ͢{[آل عمران]  وروى الناصر للحق# 

له رجل: يا أمير قال: قال  #بإسناده عن زيد بن علي عن آبائه عن علي 

ولو كانوا  ،يعني أهل القبلة قال: لا ؟المؤمنين أرأيت قومنا أمشركون هم

ولا المقام بين  ،ولا مواريثهم ،ولا ذبائحهم ،مشركين ما حلت لنا مناكحتهم

وكفروا بالنعم  ،ولكنهم كفروا بالأحكام ،ولا جرت الحدود عليهم ،أظهرهم

  وكفر النعم غير كفر الشرك.  ،والأعمال

: ÷قال ؟يا رسول االله أأحج كل عام :وروى الناصر أيضاً بسنده: قال رجل

  )). لو قلت نعم لوجبت، ولو وجبت ما قمتم بها، ولو تركتموها كفرتم((

ر رجلاً فأحدهما كافر: ((÷وروى أيضاً عن النبي    )).أيما رجل كفَّ

  )). والغدر كفرالمكر غدر : ((#وروي أيضاً عن علي 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٥٠

  والتفســيق الإكفــار

لتفسيق لأحد إلا بدليل شرعي قطعي؛ وذلك لما يترتب لا يجوز الإكفار وا

والقطع بالخلود في النار إذا لم تحصل توبة، وكل  ،والمعاداةعلى ذلك من الذم، 

   بدليل قطعي إجماعاً بين المسلمين.ذلك لا يجوز إلا 

   وأسباب الكفر الموجبة له أربعة:

كمن يعتقد نفي الخالق، أو أن معه شريكاً، أو أنه غير قادر،  :أفعال قلبية -١

، أو القرآن، أو ÷أو غير عالم، أو أنه يشبه المحدثات، أو يعتقد كذب النبي 

تكذيب الرسل، أو أن لا بعث ولا نشور و لا جنة ولا نار، أو نحو ذلك، والعزم 

  على شيء من ذلك كفر. 

ستخفاف بهم، أو ادة الأصنام، وقتل الأنبياء، والاكعب :أفعال جوارح -٢

 ستخفاف بالقرآن أو ما أشبه ذلك. الا

كإظهار كلمة الكفر، بأن يقول: إن االله ثالث ثلاثة، أو يسب االله  :أقوال -٣

 أو نحو ذلك.  ،تعالى، أو يسب الأنبياء
  لك. أو نحو ذ ،تروك: كأن يترك معرفة االله تعالى، أو لا يقر بلسانه -٤

 أقسام الكفر
 وينقسم الكفر إلى قسمين: 

ما كان على جهة التمرد والمعاندة، ككفر وهو: ،  كفر التصريح القسم الأول:

أهل الملل المخالفة لملة المشركين، وأهل الكتاب، والمجوس وغيرهم من 

بل وقع  ،ويلحق بذلك ما كان من صاحبه لا على جهة التمرد والعنادالإسلام، 

  على سبيل الجهل والخطأ.

لم يعذر أحداً من الكفار بجهل أو خطأ، بل  ÷أن النبي  :ودليل ذلك

أجرى عليهم جميعاً أحكام الكفر من غير نظر إلى معاند أو غير معاند، مع العلم 



   ٢٥١        الإكفــار والتفســيق

  أنه كان في المشركين وغيرهم الجاهل والمرأة والمغرور و... إلخ. 

ارتكاب ما يماثل شيئاً من تلك الأمور : وهو ، القسم الثاني: كفر التأويل

 الأربعة التي ذكرناها مع إنكار المرتكب للماثلة لشبهة يدعيها. 
إن االله جسم ذو أعضاء وجوارح، مع إنكارهم أن  وذلك كقول المجسمة:

إن قولهم ذلك ليس من التشبيه الذي  فإنهم يقولون:ذلك تشبيه الله بخلقه،  

ه، ولهم شبه يدعونها لصحة قولهم، وهي ظواهر من جاء الكتاب والسنة بنفي

  الكتاب والسنة. 

إن االله تعالى هو فاعل الظلم والكذب والزنا  ومن أمثلته قول المجبرة:

  وجميع المعاصي والفواحش.

إنه لا يجوز وصف االله تعالى بأنه ظالم أو كاذب... إلخ، وأن  وهذا مع قولهم:

  من وصفه بذلك فإنه كافر.

إن االله فاعل الظلم وبين: إنه ظالم، مع استوائهما  بين أن يقال:ففرقوا 

-   كفر، وذلك لشبه أوقعتهم في ذلكوبالثاني ،إن وصفه بالأول إيمان فقالوا:

  . - تعالى االله عما يقولون علوّاً كبيراً 

إذا عرفت ذلك فاعلم أنه قالت العترة وصفوة الشيعة والمعتزلة وغيرهم: إن 

أو نسب إليه جل  ،أو جعله تعالى ذا مكان ،بخلقه كالمجسمة من شبه االله تعالى

 ،وعلا معاصي العباد فإنه يكفر بذلك؛ لجهله باالله تعالى، وعدم معرفته بربه

  ولسبه سبحانه وتعالى.

  ومن جهل ربه تعالى أو سبه فقد كفر بلا خلاف. 

إن االله يحل في الكواعب الحسان ومن أشبههن  :وكذلك القول فيمن يقول

ن المردان، ومثل أولئك الذين يقولون: إن أموال الناس حلال، والفروج م

وليس المراد بالجنة إلا وصل الحبيب، وليس المراد بالنار إلا  ،المحرمة حلال

  . ÷هجره، فهؤلاء كفار، لتكذيبهم ما علم من دين النبي 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٥٢

 {لقوله تعالى:  ويلحق بأولئك من يوالي الكفار؛
َ
ِين

Ē
Ȇا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
 ي

َ
وا لا

ُ
ن
َ
آم

 
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ه
Ē
Ɏ
َ
و

َ
ت
َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
ضٍ وَم

ْ
ع

َ
Ȩ َُاءǾِ

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه

ُ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ ََاءǾِ

ْ
و

َ
ى أ

َ
ار

َ
ص

Ē
ǽوَا 

َ
ود

ُ
َه ْǾوا ا

ُ
خِذ

Ē
ت
َ
ȩ

 
ْ
م

ُ
ه
ْ
 مِن

ُ
ه
Ē
إنِ

َ
  كافر مثلهم.  :أي ]٥١[المائدة: }ف

سك، وتكره له ما تركه لها، أن تحب له ما تحب لنف وحقيقة الموالاة:

 ،ؤمن مؤمناً حتى يرى لأخيه المؤمن ما يرى لنفسهلا يكون الم: ((÷  لقوله

  )). ويكره له ما يكره لها

وصرف المنافع عنه، ويعزم  ،أن تريد إنزال المضرة بالغير وحقيقة المعاداة:

  صارف.  ضْ على ذلك إن قدر عليه ولم يعرِ 

ومن صار إلى عدو من أعداء االله تعالى إلى قال الإمام القاسم في كتاب الهجرة

محبة أو موالاة أو مسالمة أو مراضاة أو مؤانسة أو موادة أو مداناة أو مقاعدة أو 

مجاورة أو اقتراب فضلاً عن تواد أو تحاب، فقد باء راغماً صاغراً من االله جل 

، ثناؤه بسخطه، وهلك في ذلك بهلكة عدو االله، وتورط من الهلكة في متورطه

وكان في الإساءة والجرم مثله، وأحله االله في العداوة له محله... إلخ.  

 {وهذا المعنى يفيده قوله تعالى: 
ً
دا

َ
ب
َ
اءُ أ

َ
ض

ْ
غَ

ْ
Ǻَوا 

ُ
اوَة

َ
د

َ
ع
ْ
 ال

ُ
م

ُ
Ȳ

َ
ن
ْ
Ʉ
َ
Ɋَا و

َ
ن
َ
ن
ْ
Ʉ
َ
ا ب

َ
د

َ
Ɋَو

 
Ē

Š
َ
  )). من جامع المشرك أو سكن معه فإنه مثله. وفي الحديث: ((]٤[الممتحنة:  الآية }..ح

تقدم: الذي يصوب العاصي في معصيته، فإنه يكون بذلك  ويلحق بمن ،هذا

كافراً، لرده ما علم من دين الإسلام، وكذلك الذي يجالس الكافر، في حال فعله 

 {لمعصية الكفر، لقوله تعالى: 
ْ
م

ُ
ه
ُ
ل
ْ
ا مِث

ً
 إذِ

ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
  .]١٤٠[النساء:  }إنِ

الدار الغالب عليها الكفر من فإن كانت في المهذب:  #قال الإمام المنصور باالله 

فحكم المقيم بينهم إذا كان  - قول باطل أو جبر أو تشبيه، ولهم السيف والمنبر

 كفر، وإن كان الغالب عليها الفسقمتمكناً من الخروج والهجرة حكمهم في ال

  فحكمه في أيام الإمام حكم الفاسقين، وفي غير وقته حكم الصالحين.. إلخ. 



   ٢٥٣        حكم كافر التأويل

   التأويل كافر حكم

فقال اختلف المكفرون للمجبرة والمشبهة في حكمهم في الدنيا ومعاملتهم، 
%، وهو ظاهر إطلاق قدمائهم %: إن حكم المجبرة والمشبهة   بعض أئمتنا

ومن يشبههم كالمرجئة والمطرفية حكم المشركين في جميع الأحكام، فيجوز 

  إلخ. و.. ،وتحرم مناكحتهم ،سبيهم

  بل لهم حكم المرتدين. وقال غيرهم: 

ليس إظهارهم الشهادتين إسلاماً، لأنهم إنما يشهدون بإلهية الفاعل قلنا: 

والعاشق للحسان، ولا يشهدون بإلهية االله المتعالي  ،والمشابه للأجسام ،للقبائح

  عن ذلك علوّاً كبيراً. 

لأنهم نطقوا بالشهادتين،  ؛بل لهم حكم الذميين وقال بعض المعتزلة:

(( ÷وا على االله، وكذبوا بالصدق، ولقوله وكذب سنوا بهم سنة في المجوس: 

  )).القدرية مجوس هذه الأمة: ((÷وقوله ، وهم مثل المجوس ))أهل الكتاب

الذمة إنما عقدت لأهل الكتب المنزلة على الأنبياء السابقين، وهؤلاء  :قلنا

  ليس لهم إلا قبول الإسلام أو السيف.

بل لهم في الدنيا حكم الفاسق من التناكح  :البلخيوقال أبو القاسم 

  والتوارث و... إلخ، وفي الآخرة حكم الكفار في العقاب. 

قد قام الدليل الدال على كفرهم، فلزمتهم أحكام الكفر، ولا دليل على  :قلنا

  القاسم.  ما ذكر أبو

  إن من شك في كفر المجبرة والمشبهة كافر. قال كثير من المعتزلة:

لا إذ  ر، وإن خطّأهم لم يكفر، ولم يخطئ؛إن صوبهم كف وقالت معتزلة البصرة:

، يجب على المكلف إلا اعتقاد الحق وتخطئة مخالفه، وأما هل هو كافر أولا فلا يجب

أحدٍ مكلفاً بمعرفته، وإنما يكلف بها  إذ دليل كون الذنب كفراً سمعي، وليس كلُّ 

  ا عليهم من التكاليف المتعلقة بهم. لم ؛العلماء والأئمة ومن جرى مجراهم



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٥٤

ويمكن أن يحكم عليهم في الدنيا وإن كانوا كفاراً بحكم المنافقين، هذا  :قلت

فإن أظهروها ودعوا إليها  بهم ولم يدعوا إليها إلا في السر؛إن تستروا على مذاه

وأحكام معاوية وأصحابه، وقد كان  ،جهراً فيحكم عليهم بأحكام الخوارج

  لا يعاملهم معاملة المشركين.  - وإن كانوا عنده كفاراً -  #ؤمنين أمير الم

  المطرفية

قد كفَّر المطرفيةَ الكثيرُ من أهل البيت %، منهم الإمام أحمد بن سليمان، 

، وكذلك غيرهم من الشيعة رضوان ’والإمام المنصور باالله عبد االله بن حمزة 

وذلك لقولهم: إن االله تعالى ما قصد ولا أراد خلق الفروع، وإنما  ؛االله عليهم

والنار، وأن  ،والأرض ،والماء ،الهواء :قصد تعالى وأراد خلق الأصول التي هي

الفروع إنما حدثت بالإحالة، وكذلك أنكروا أن يكون االله سبحانه وتعالى أمات 

  من لم يبلغ عمره مائة وعشرين سنة. 

  التفسيق في

  وفسق تأويل.  ،فسق تصريح :ينقسم إلى الفسق

كالزنا، وشرب الخمر،  :ما علم من الدين ضرورة أنه فسق :فالتصريح

  و... إلخ.  ،والفرار من الزحف

كالبغي على الإمام  ورة أنه فسق، وإنما علم بالدليل:ما لم يعلم بضر :والتأويل

  الحق مع إظهار الباغي أنه محق لشبهة تعينه على ذلك.

لقوله  ترة في شيء من شرائع الدين عمدا؛ًيخالف كل الأمة أو كل العوكمن 

 ...{تعالى: 
ْ

اءَت
َ
 وسَ

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
لهِِ ج

ْ
ص

ُ
 وَن

Ē
Ȟ

َ
و
َ
ا ت

َ
ِ م

ĕ
Ȅ

َ
و
ُ
 ن

َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏيِلِ اɀ

َ
َ س ْƷ

َ
Ȯ 

ْ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
ɋَو

 
ً
صƷِا

َ
ɏʹ{ [النساء] .  

فالمخطئ  ،يةاجتهادإنَّ مسألة الإمامة  :وقد قال أكثر المجبرة وأهل الحديث

يات، ومن هنا حكموا في حرب الصحابة بأن جتهادفيها معذور كسائر الا

  القاتل والمقتول في الجنة. 



   ٢٥٥        التـــــوبة

وجماعة  #لم تعذر الصحابة أحداً في خروجه على الإمام، فعلي  :قلنا

الصحابة قاتلوا معاوية لخروجه وبغيه، وقاتلوا أهل الجمل، وقاتلوا الخوارج، 

تعظمون الخروج عن الجماعة أشد نهم كانوا يسومن قرأ التواريخ علم أ

ستعظام، ولو كان الحال كما تقول المجبرة وأهل الحديث لم يحدث ما حدث الا

  بين الصحابة من القتل والقتال واللعن و....إلخ. 

م علياً  على الثلاثة،  #وهذا مع أن المجبرة وأهل الحديث يضللون من يقدِّ

  بكر، وإن أبا بكر أخذ ما ليس له.  لا أبا ÷ إنه الخليفة بعد النبي :أو يقول

لى عثمان: إنهم ملعونون، و... إلخ، وضللوا وقالوا في الذين خرجوا ع ،هذا

  وكفروهم، وقالوا: إنهم كلاب النار.الخوارج 

ية، إلا في إمامة أمير اجتهادوما رأيناهم التزموا هذا المذهب، وهو أن الإمامة 

دون غيره ممن تقدمه أو تعقبه، فلم يروا بأساً على من خرج عليه،  #المؤمنين 

 ،، ولا على قاتل عمار#وقاتله، كأهل الجمل، وأهل صفين، ولا على من قتله 

  ولا... إلخ. 

أما الذين خرجوا على عثمان، وقتلوه، فحكموا بكفرهم، ولعنوهم، ولم 

قال تعالى فيما يشبه هذا يتركوا اسماً من أسماء الضلال إلا ألحقوه بهم، وقد 

 {الصنيع: 
َ
ǐِف

ĕ
ف

َ
ط

ُ
م

ْ
 Ɏلِ

ٌ
ل

ْ
ɋَ̂و  

َ
ون

ُ
ف
ْ
و
َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ ِاس

Ē
ǽا 

َ َ
Ȃ وا

ُ
Ɏا

َ
ت
ْ
ا اك

َ
 إذِ

َ
ِين

Ē
Ȇا  ̃ا

َ
وɉَذِ

 
َ
ون ُǭِ

ْ ُ
Ľ 

ْ
م

ُ
وه

ُ
ن
َ
 وَز

ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
وه

ُ
Ɏ

َ
Ǔ̄  

َ
ون

ُ
وث

ُ
ع

ْ
ب
َ
 م

ْ
م

ُ
ه

Ē
ȫ
َ
Ɇ 

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
 أ

ē
ن

ُ
ظ

َ
Ȭ 

َ
لا

َ
مٍ  ̅أ

ْ
Ǿَِو

ظِيمٍ 
َ
  . [المطففین] }̆ع

   التـــــوبة

التوبة من الواجبات المضيقة على من ارتكب معصية، وبذلك قضى العقل 

والسمع، وذلك أن العقل يقضي بوجوب دفع الضرر عن النفس، وأدلة السمع 

  كثيرة لا تحصى. 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٥٦

أن التراخي عن التوبة إصرار، والإصرار  يل على أنها من الواجبات المضيقة:والدل

على الذنب ذنب ومعصية، وعلى هذا فتتضاعف المعصية بمرور الوقت، وأيضاً 

  فالعاصي مخاطب بالتوبة في كل وقت، فيكون ترك التوبة معصية أخرى. 

وتصح التوبة ويقبلها االله تعالى مدة العمر إلى أن يغرغر الإنسان بالموت، وذلك 

 {؛ لقوله تعالى: ئكة لقبض الروحوقت حضور الملا
َ
ون

ُ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
ȈِɎ 

ُ
ة

َ
Ɋ
ْ
و
Ē
ǻتِ ا

َ
س

ْ
Ʉ
َ
وَل

 
َ
ن

ْ
 الآ

ُ
ت

ْ
ب
ُ
ȩ 

ĕ
Śِإ 

َ
ال

َ
 ق

ُ
ت

ْ
و

َ
م
ْ
Ɏا 

ُ
م

ُ
ه

َ
د

َ
ح

َ
َ أ َ
Ƕ

َ
ا ح

َ
 إذِ

Ē
Š

َ
اتِ ح

َ
ئ
ĕ
Ʉ

Ē
  . ]١٨[النساء:  }..اɎس

  وتجب من الصغائر.  قال بعض المعتزلة:

 {: ÷لقوله تعالى لنبيه  ؛وهذا ليس ببعيد قلت:
َ

بكِ
ْ
ن
َ
Ȇِ 

ْ
فِر

ْ
غ

َ
ت

ْ
واَس

اتِ 
َ
مِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏَوا 

َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
م

ْ
 {وقوله تعالى: ، ]١٩[محمد:  }....وɎَلِ

ْ
م

َ
ح

ْ
 واَر

ْ
فِر

ْ
 اغ

ĕ
ب

َ
 ر

ْ
ل

ُ
وَق

 
َ
ǐِŉِا

Ē
ُ اɎر

ْ
Ʒ

َ
 خ

َ
ت

ْ
ن
َ
 ..{وقوله تعالى: ، [المؤمنون] }ͷوأَ

ُ
ه
ْ
فِر

ْ
غ

َ
ت

ْ
 وَاس

َ
ك

ĕ
Ɋ
َ
دِ ر

ْ
م

َ
įِ 

ْ
ح

ĕ
ب

َ
س

َ
ف

 
ً
ابا

Ē
و
َ
 ت

َ
ن

َ
Ǔ 

ُ
ه
Ē
  .[النصر] }̄إنِ

وا {وقد أمر االله المؤمنين بالتوبة على الإطلاق في قوله تعالى: 
ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
ي

وحا
ُ

ص
َ
 ن

ً
ة

َ
Ɋ
ْ
و
َ
ِ ت

Ē
ȥا 

َ
Ƥِوا إ

ُ
Ɋو

ُ
  إلى غير ذلك من الآيات....]٨[التحریم: }ت

  )). حوا تائبينبِ صْ وا تائبين وأَ سُ أمْ وفي الحديث: ((

 {وقد وصف االله عباده المؤمنين بقوله: 
َ
ون

ُ
Ɏو

ُ
ق

َ
Ȭ ادِي

َ
 عِب

ْ
 مِن

ٌ
رɋِق

َ
 ف

َ
ن

َ
Ǔ 

ُ
ه
Ē
إنِ

 
َ
ǐِŉِا

Ē
ُ اɎر

ْ
Ʒ

َ
 خ

َ
ت

ْ
ن
َ
ا وأَ

َ
ن
ْ َ
ŉ

ْ
اَ واَر

َ
ǽ 

ْ
فِر

ْ
اغ

َ
ا ف

Ē
ن
َ
ا آم

َ
ن
Ē
Ɋ
َ
  .[المؤمنون] }ͮر

ووصف إيمان الرسول والمؤمنين في آخر سورة البقرة فقال تعالى في آخره 

 {حاكياً: 
ُ

ف
ْ
ȭَا وا

َ
ن
ْ َ
ŉ

ْ
َا واَر

َ
ǽ 

ْ
فِر

ْ
ا واَغ

Ē
ن

َ
ȭ....{  :إلى غير ذلك، وهو ..]٢٨٦[البقرة

  كثير في القرآن. 

لا يعود، وهي  والعزم على أن ،هي الندم على ما فعل من المعاصي والتوبة:

  مقبولة من كل ذنب. 

بة من قتل المؤمن، وهو قول باطل، فإنها تقبل وقد خالف بعضهم في قبول التو

 {لقوله تعالى:  قتله؛من 
َ

س
ْ
ف
Ē
ǽا 

َ
ون

ُ
ل
ُ
ت
ْ
ق

َ
Ȭ 

َ
رَ وَلا

َ
 آخ

ً
ا
َ
ōِإ ِ

Ē
ȥا 

َ
ع

َ
 م

َ
ون

ُ
ع

ْ
د

َ
 ي

َ
 لا

َ
يِن

Ē
Ȇَوا



   ٢٥٧        التـــــوبة

 
ً
اما

َ
ث
َ
 أ

َ
ق

ْ
ل
َ
 ي

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

ْ
ل

َ
ع

ْ
ف

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 وَم

َ
ون

ُ
ن
ْ
ز
َ
 ي

َ
 وَلا

ĕ
َق ْŁِبا 

Ē
 إلاِ

ُ Ē
ȥا 

َ
م
Ē
ر

َ
ŧِ ح

Ē
  ͅال

ُ َ
Ȅ 

ْ
ف

َ
ȭا

َ
ض

ُ
ي

 
ْ ُ
ȇ

ْ َ
Ľَةِ و

َ
ام

َ
قِي

ْ
 ال

َ
م
ْ
و
َ
 ي

ُ
اب

َ
ذ

َ
ع
ْ
  ال

ً
انا

َ
ه

ُ
ɏ ِيِهȯ͆  

ً
اŁِا

َ
 ص

ً
لا

َ
م

َ
ȭ 

َ
مِل

َ
 وعَ

َ
ن

َ
 وَآم

َ
اب

َ
 ت

ْ
ن

َ
 م

Ē
إلاِ

 
ً
حِيما

َ
 ر

ً
ورا

ُ
ف

َ
Ȯ 

ُ Ē
ȥا 

َ
ن

َ
ȡَاتٍ و

َ
ن

َ
س

َ
 ح

ْ
اتهِِم

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
 س

ُ Ē
ȥا 

ُ
ل

ĕ
د

َ
ب
ُ
Ȭ 

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
أ
َ
 .[الفرقان] }͇ف

  ما يشترط في صحة التوبة

 ويشترط في صحة التوبة أمران: 
رد الحقوق إلى أهلها، وتسليم النفس، إن كان الذنب قتل عمد، وتسليم  -١

  الأروش، وما أشبه ذلك من الحقوق، أو العزم على ذلك، إن لم يتمكن في الحال. 

ن يكون الندم والتوبة من أجل ارتكاب جريمة عصيان االله تعالى أ -٢

 طاعته.   والتفريط في
جل الفضيحة، أو من أجل فوات أمر أما إذا كان إقلاعه عن المعصية من أ

  دنيوي، أو نحو ذلك، فإنه لا يكون بذلك تائباً. 

 {ر المعصية بنفسها، لقوله تعالى: فِّ كَ وإذا صحت التوبة، فإنها تُ 
ٌ
ار

Ē
ف

َ
غ
َ
 ل

ĕ
Śِɉَو

ى
َ
د

َ
ت
ْ
 اه

Ē
م

ُ
Ȫ 

ً
اŁِا

َ
 ص

َ
مِل

َ
 وَع

َ
ن

َ
 وَآم

َ
اب

َ
 ت

ْ
ن

َ
  . [طـھ]}Ɏ͓مِ

 {لقوله تعالى:  حسنات؛بدل االله بها مكان السيئات وي
ُ Ē
ȥا 

ُ
ل

ĕ
د

َ
ب
ُ
Ȭ 

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
أ
َ
ف

اتٍ 
َ
ن

َ
س

َ
 ح

ْ
اتهِِم

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
  .]٧٠[الفرقان:  }س

أعلمنا االله تعالى أن العبد إذا تاب رد االله قال الإمام الناصر في كتاب البساط: 

  عليه ما بطل من عمله، وجعل بدل سيئاته حسنات. انتهى.

  . ذا أحدهاهوقد اختلف في تفسير الآية على أقوال 

: أن االله تعالى يمحو السيئات من صحائفهم، ويكتب مكانها حسنات والثاني

  ه بعد ذلك من الحسنات. ونالتوبة، وما يكتسب

النسيان الذكر، : أن االله يبدلهم مكان العصيان الطاعة، ومكان والثالث

  و... إلخ. ومكان الشر الخير، 



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٥٨

يل إلى الجزم والقطع بواحد منها، والقول وكل هذه التفاسير محتملة، ولا سب

لسعة رحمة االله وفضله، وتؤيده ظواهر من القرآن كقوله تعالى: الأول هو الأولى؛ 

} 
ُ
رهَ

َ
 ي
ً
ا

ْ
Ʒ

َ
ةٍ خ

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق
ْ
 مِث

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ̈  

ُ
رهَ

َ
 ي
ً
ا ّ

َ
Ǫ ٍة

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق
ْ
 مِث

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
  . [الزلزلة] }̉وَم

ضِي{وقوله تعالى:
ُ
 أ

َ
 لا

ĕ
Ś

َ
Ɇ 

َ
Ţ

ْ
ȫ
ُ
 أ

ْ
و

َ
رٍ أ

َ
ك

َ
 ذ

ْ
 منِ

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ɏلٍِ منِ

َ
Ȁ 

َ
ل

َ
م

َ
ȭ 

ُ
 ]١٩٥عمران: [آل}..ع

  )) أو كما قال.أسلمت على ما أسلفت من خيرونحو ذلك وفي الحديث: ((

أن يتساوى من عصى االله طول  - لو لم نقل كذلك  - ومن جهة النظر فيلزم 

  عمره ثم تاب، ومن أطاع االله مدة عمره ثم عصاه معصية كبيرة وتاب منها. 

فإن العفو والمغفرة تقتضي عدم المؤاخذة بالذنب، ومحو الحسنات  ،وبعد

  وعدم ردها يتنافى مع ذلك شيئاً من التنافي. 

  ذنب وند ذنب من التوبة

ولا تصح التوبة ولا تتم النجاة بها إلا إذا كانت عامة لجميع الذنوب، وإذا 

تاب العاصي من معصية معينة دون غيرها، فالصحيح أنه لا يسقط عنه عقابها، 

   ولا تقبل توبته منها، وقال بعض المتكلمين: إنها تصح التوبة من ذنب دون ذنب.

ارتكاب جريمة العصيان الله تعالى، أن التوبة هي الندم من  والجواب:

فالتائب من ذنب دون ذنب فيه دلالة على أنه غير مبال بعصيان االله تعالى لإقامته 

  الذنوب.  على الإصرار على بعض

  وحينئذ فلا تتم التوبة لفقد شرط من شروطها.

عتذار من إساءة دون إساءة غير مقبول، وأيضاً فإنا نجد في الشاهد أن الا

ا {وقد قال تعالى: ور، وأنه في الحكم كمن لم يعتذر، وم غير معذوصاحبه مل
َ
م

Ē
ȫِإ

 
َ
ǐِق

Ē
ت
ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
 مِن

ُ Ē
ȥا 

ُ
ل

Ē
ب

َ
ق

َ
ت
َ
Ȭ̜{ [المائدة].  

والمصر على بعض الكبائر غير متق، فلا تقبل توبته من بعض، وهذا مع أن 

ظواهر الآيات الواردة في التوبة تدل بظاهرها على عموم التوبة، كقوله تعالى: 

ى{
َ
د

َ
ت
ْ
 اه

Ē
م

ُ
Ȫ 

ً
اŁِا

َ
 ص

َ
مِل

َ
 وَع

َ
ن

َ
 وَآم

َ
اب

َ
 ت

ْ
ن

َ
 Ɏمِ

ٌ
ار

Ē
ف

َ
غ

َ
 ل

ĕ
Śِɉَ[طـھ] }͓و.  



   ٢٥٩        في الإحبـــاط

  الإحبـــاط في

لا يلزم التائب أن يقضي الطاعات التي فعلها في حال عصيانه، ولا خلاف في 

ذلك، وليس ذلك بسبب أنها كانت مقبولة منه، بل لأن التوبة أسقطت القضاء 

من ترك الصلاة عامداً  :# كما قال الناصربالقياس على توبة الكافر والمرتد، 

   يعني قضاءها. ،فسق وعليه التوبة دون إعادة الصلاة

وقال الإمام القاسم بن إبراهيم في جواب مَنْ سأله عن رجل ترك الصلاة في 

   ؟حداثته عشر سنين، وكان شارب مسكر، ثم تاب: أيعيد الصلوات أم كيف يصنع

من ترك صلاته عشراً مقلاً كان أو مكثراً، ثم تاب إلى االله فيما  :# فقال

يستقبل من ترك صلاته، كما يتوب إليه من غير ذلك من سيئاته، فإن كانت توبته 

في نهار صلى مثل ما ترك من صلاة النهار، وإن كانت في الليل صلى مثل ما ترك 

  من صلاة ليلته. انتهى. 

اب الكبائر، وتكفير السيئات بالتوبة واعلم أن إحباط الحسنات بارتك

  وإنما الخلاف في كيفية ذلك. وبالحسنات لا خلاف فيه، 

فعند بعض المعتزلة أن ذلك يقع بالموازنة، فمن كان له أحد عشر جزءاً من 

الثواب، وفعل ما يوجب عشرة أجزاء من العقاب، فإن العشرة تسقط مقابل 

  ت يدخل به الجنة. العشرة، ويبقى له جزءٌ واحدٌ من الحسنا

يسقط الأقل من الأجزاء، ولا يسقط من الأكثر شيء، ففي  وقال بعضهم:

  المثال المذكور تسقط العشرة الأجزاء ويبقى الأحد عشر جزءاً كاملة. 

والذي عليه قدماء أهل البيت % أن أجزاء الثواب والعقاب لا يجتمعان، 

وظفر، ومن  صالحاً، فقد فازوافق موته عملاً وأن الأعمال على خواتمها، فمن 

  وافق موته عملاً سيئاً كان من الخاسرين. 

 {ويستدل أهل الموازنة بقوله تعالى:  ،هذا
ُ
رهَ

َ
 ي

ً
ا

ْ
Ʒ

َ
ةٍ خ

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق
ْ
 مِث

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ̈ 

 
ُ
رَه

َ
 ي

ً
ا ّ

َ
Ǫ ٍة

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق

ْ
 مِث

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
  . [الزلزلة] }̉وَم



 كتاب الإمــامـــــة        ٢٦٠

من خير أو شر، فلا بد أن يرى وهذا عام في كل ما يفعله المكلف  :قالوا

جزاءه، غير أنه يتعذر أن يجتمع على المكلف في الآخرة جزاء الخير وجزاء الشر، 

فلم يبق حينئذ إلا أن يرى بدل ذلك، وليس البدل إلا الموازنة بين الحسنات 

  بعض.  والسيئات، وإسقاط بعضها في مقابل

مّ يدفع منها ما عليه من أن يستوفي الإنسان ماله من الحسنات ث :ومعنى ذلك

فإن أوفى حساب ما عليه من السيئات وبقي له شيء من الحسنات  ،السيئات

  دخل الجنةّ، وإن لم تغطِّ حسناتهُ ما عليه من السيئات دخل النار.

الأولى في تفسير الآية هو غير ما ذكرتم من الموازنة والمساقطة، وهو: أن  قلنا:

الأعمال، غير أن المؤمن التائب يرى كل مكلف يرى ما قدم في صحائف 

  وسعة رحمة االله ومغفرته.  ،السيئات مكفرة، وبذلك يظهر فضل االله عليه

مِينهِِ {ودليل هذا التفسير قوله تعالى: 
َ
 Ȩيِ

ُ
ه
َ
اب

َ
وȓَِ كتِ

ُ
 أ

ْ
ن

َ
ا م

Ē
م
َ
أ
َ
  ̈ف

َ
ف

ْ
و

َ
س

َ
ف

 
ً
سƷِا

َ
Ȼ 

ً
ابا

َ
 حِس

ُ
ب

َ
اس

َ ُ
ĵ̉  

ً
ورا ُ ْ

ǭ
َ
ɏ ِِله

ْ
ه

َ
 أ

َ
Ƥِإ 

ُ
لبِ

َ
ق

ْ
ن
َ
ɋَولو كان ، [الانشقاق] }̊و

  الأمر كما قال أهل الموازنة لكان الحساب عسيراً على الفريقين. 

وأما المجرم فإنه يرى في صحيفته كل ما عمل من خير أو شر، غير أنه يرى 

ملغياً منحبطاً لا وزن له، ولا قيمة، ولا نفع،  -وإن كتب في الصحيفة- الخير 

 {قال تعالى: 
َ
ا ع

َ
 م

َ
Ƥِا إ

َ
ن
ْ
دِم

َ
 وَق

ً
ورا

ُ
ث
ْ
ن
َ
اءً م

َ
ب
َ
 ه

ُ
اه

َ
ن
ْ
ل
َ
ع

َ
ج

َ
لٍ ف

َ
م

َ
ȭ 

ْ
وا مِن

ُ
  . [الفرقان] }̘مِل

 {يؤيد ما ذكرنا قوله تعالى: 
ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ال

َ
م

ْ
ȭ

َ
وا أ

ُ
طِل

ْ
ب
ُ
ȩ 

َ
وقوله تعالى: ، [محمد] }̢لا

} 
ُ

فِق
ْ
ن
ُ
Ȭ ِي

Ē
Ȇ

َ
Ǔ ى

َ
ذ
َ ْ
 واَلأ

ĕ
ن

َ
م
ْ
Ɏِبا 

ْ
م

ُ
Ȳِات

َ
ق

َ
د

َ
وا ص

ُ
طِل

ْ
ب
ُ
ȩ 

َ
وا لا

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

َ
 ي

ُ َ
Ȅا

َ
م

 
ٌ

راَب
ُ
هِ ت

ْ
ي
َ
ل

َ
انٍ ع

َ
و

ْ
ف

َ
لِ ص

َ
ث
َ
م

َ
 ك

ُ
ه
ُ
ل
َ
ث
َ
م

َ
ȯ ِخِر

ْ
مِ الآ

ْ
َو ْǾوَا ِ

Ē
ȥِبا 

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
 ي

َ
اسِ وَلا

Ē
ǽاءَ ا

َ
رئِ

ءٍ... ْ َ
Ž 

َ َ
Ȃ 

َ
ون

ُ
دِر

ْ
ق

َ
Ȭ 

َ
 لا

ً
ا

ْ
ȇ

َ
 ص

ُ
ه

َ
Ƞ َ َƳ

َ
ȯ 

ٌ
 واَبلِ

ُ
ه
َ
اب

َ
ص

َ
أ
َ
  . ]٢٦٤[البقرة:}الآيةف

 .... {وقوله تعالى: 
ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ات

َ
و

ْ
ص

َ
وا أ

ُ
ع

َ
ȯ
ْ
ر
َ
 ت

َ
لِ  لا

ْ
و

َ
ق
ْ
 باِل

ُ َ
Ȅ رُوا

َ
ه
ْ َ
ġ 

َ
ĕŦِ وَلا

Ē
ǽتِ ا

ْ
و

َ
 ص

َ
ق

ْ
و
َ
ف

 
َ
رُون

ُ
ع

ْ
ش

َ
ȸ 

َ
 لا

ْ
م

ُ
ت
ْ
ȫ
َ
 وأَ

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ال

َ
م

ْ
ȭ

َ
 أ

َ
ط

َ
ب
ْ َ
ı 

ْ
ن

َ
ضٍ أ

ْ
 Ǻَِع

ْ
م

ُ
Ȳِض

ْ
ع

َ
Ȩ ِر

ْ
ه

َ
ج

َ
  . [الحجرات] }̃ك

 في حق الكافر، وأن حسناته محُْبطََة؛ أنه لا موازنة تفاقوقد حصل الا ،هذا

 {لقوله تعالى: 
َ

كِ
َ

ǿو
ُ
 أ

َ
لا

َ
 ف

ْ
م

ُ
ه
ُ
Ɏا

َ
م

ْ
ȭ

َ
 أ

ْ
ت

َ
بطِ

َ
ح

َ
ائهِِ ف

َ
 وَلقِ

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
رُوا بآِياتِ ر

َ
ف

َ
ȱ 

َ
ِين

Ē
Ȇا

 
ً
نا

ْ
ةِ وَز

َ
ام

َ
قِي

ْ
 ال

َ
م

ْ
و
َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

ُ
قِيم

ُ
  . [الكھف] }ͪن



   ٢٦١        ير السيئاتتكف

  السيئات تكفير
واكتساب المؤمنين للحسنات والآلام النازلة بهم من الأمراض والهموم والأحزان 

 {لقوله تعالى:  ؛تكفر الذنوب
Ē
اتِ  إنِ

َ
ئ
ĕ
Ʉ

Ē
 اɎس

َ ْ
Ǌِه

ْ
ذ

ُ
اتِ ي

َ
ن

َ
سَ

ْ
Łوقوله تعالى: ، ]١١٤[ھود:  }ا

} 
ْ
م

ُ
Ȳِات

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
 س

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ن
َ
ȭ 

ْ
ر

ĕ
ف

َ
Ȳ

ُ
 ن

ُ
ه
ْ
ن
َ
ȭ 

َ
ن

ْ
و

َ
ه
ْ
ن
ُ
ȩ ا

َ
ائرَِ م

َ
ب
َ
وا ك

ُ
Ƀبِ

َ
ت
ْ َ
ġ 

ْ
  . ]٣١[النساء: }إنِ

))، من موجبات المغفرة إدخالك السرور على أخيك المؤمنوفي الحديث: ((

أخاه، ونظفه، ولم يقذره، ولم ينظر إلى عورته،  من غسلوفي الحديث أيضاً: ((

  )) أو كما قال. خرج من ذنوبه عطلاً
وجاء في الحديث: إن الصلوات الخمس تكفر ما بينهن من الذنوب، وكذلك 

  الجمعة والصيام والحج وغير ذلك. 

))، والأحاديث من وعك ليلة كفر االله عنه ذنوب سنة: ((÷وعنه 

  ة. الواردة في هذا الباب كثير

إذا عرفت ذلك فاعلم أنه لا يسقط من ثواب الحسنات بقدر ما أسقطت من 

بل يبقى ثواب الحسنات كاملاً، وكذلك التوبة لا يسقط من ثوابها  ،الذنوب

بقدر ما أسقطت من الذنوب، خلافاً لبعض أهل الموازنة، وقد تقدم الجواب 

  عليهم. 

  ورتين: وتكفير الحسنات والآلام للذنوب يقع على ص ،هذا

  تكفر صغائر الذنوب بنفسها من غير واسطة توبة.  -١

تكون الحسنات والآلام سبباً داعياً إلى التوبة، فيعم التكفير للكبائر  -٢

 والصغائر بواسطة التوبة. 
وقد دلت الأدلة على كل من الصورتين، وما تقدم يشهد للصورة الأولى، 

ئاتِ ... {وأما دليل الصورة الثانية فهو قوله تعالى: 
ĕ
Ʉ

Ē
اتِ واɎَس

َ
ن

َ
َس ْŁِبا 

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
و
َ
ل
َ
Ɋَو

 
َ
ون

ُ
جِع

ْ
ر
َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل

َ
ع

َ
  . [الأعراف] }Ωل

وا{
ُ
Ēع َ

Ƕ
َ
ا ت

َ
ن

ُ
س

ْ
أ
َ
 ب

ْ
م

ُ
اءَه

َ
 ج

ْ
 إذِ

َ
لا

ْ
و
َ
ل
َ
  . ]٤٣[الأنعام:  }..ف

} 
َ

 لا
Ē
م

ُ
Ȫ ِ

ْ
ǐ

َ
ȩ
Ē
ر

َ
ɏ 

ْ
و

َ
 أ

ً
ة
Ē
ر

َ
ɏ ٍم

َ
Ȁ 

ĕ ُ
Ǘ Ɨِ 

َ
ون

ُ
ن
َ
ت
ْ
ف

ُ
Ȭ 

ْ
م

ُ
ه

Ē
ȫ
َ
Ɇ 

َ
ن

ْ
رَو

َ
 ي

َ
وَلا

َ
 أ

ْ
م

ُ
 ه

َ
 وَلا

َ
ون

ُ
Ɋو

ُ
ت
َ
Ȭ

 
َ
رُون

Ē
ك

Ē
ذ

َ
    .[التوبة] }Ϳي



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٦٢
  

 
الإيمان باليوم الآخر هو من أركان الإيمان التي لا يتم إلا بالإيمان به، والوعد 

  والوعيد هما الغاية من اليوم الآخر، وما سوى ذلك فهو كالمقدمة. 

والمراد بالوعد هو ما أخبر االله تعالى به من استحقاق المطيع للثواب الدائم في 

  جنات النعيم. 

والمراد بالوعيد ما أخبر االله تعالى به من استحقاق العاصي للعقاب الدائم في 

  عذاب الجحيم. 

 والقرآن مملوء بذكر ذلك، وأنه جزاء على الأعمال، وقد ذكر أمير المؤمنين

إن االله وضع الثواب على طاعته (: #ة في ذلك، فقال وجه الحكم #

  ).والعقاب على معصيته ذيادة لعباده عن نقمته، وحياشة لهم إلى جنته

 ،أن الوعد والوعيد سبب زاجر عن اقتراف المآثم والعظائم :ومعنى ذلك

وعن الدخول في شيء من أدناس المعاصي،  ،وعن الدخول في الظلم والعدوان

ومحاسن  ،وتزكية النفس، ومعالي الأخلاق ،عل الحسناتوسبب داع إلى ف

االله تعالى وللدخول في رحمته  ، وشكر النعمة، وذلك سبب لرضاالأعمال

  والسلامة من عذابه. 

    والوعيد الوعد خلف

لأن ذلك صفة  الله تعالى أن يخلف الوعد والوعيد؛ولا يجوز على ا قالت العدلية:

ا {وقد قال سبحانه: قص، واالله يتعالى عن كل نقص، ن
َ
ن
َ
ا أ

َ
 وَم

Ē
ي َ َȅ 

ُ
ل

ْ
و

َ
ق
ْ
 ال

ُ
ل

Ē
د

َ
ب
ُ
Ȭ ا

َ
م

بيِدِ 
َ
ع
ْ
مٍ Ɏلِ

Ē
لا

َ
 {وقال سبحانه: ، [ق] }̞بظِ

َ
اد

َ
مِيع

ْ
Ɏا 

ُ
لفِ

ْ ُ
Ľ 

َ
 لا

َ Ē
ȥا 

Ē
  . [آل عمران] }̊إنِ

  بل يجوز على االله خلف ذلك.  وقالت المجبرة:

 {أنَّ االله تعالى يقول  والجواب:
َ

 لا
ُ

اب
َ
كِت

ْ
 ال

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

ً
دى

ُ
 ȯيِهِ ه

َ
ب

ْ
ɋ
َ
ر

 
َ
ǐِق

Ē
ت
ُ
م

ْ
زنا خلف الوعد والوعيد على االله تعالى لدخل  [البقرة]  }Ɏ̃لِ الريب فلو جوَّ

  رتياب في شيء من الآيات كفر.في الآيات التي ذكرنا، والا



   ٢٦٣        خلف الوعد والوعيد

   في تخلف الوعيد في حق أهل الصلاةالخلاف 

يجوز تخلفه.لا  فقالت العدلية:  - وفي تخلف الوعيد في حق أهل الصلاة خلاف -  

وعيد االله مقطوع بتخلفه في حق أهل الكبائر من أهل  وقال بعض المجبرة:

  الصلاة فقط. 

  بل ينقطع العذاب في حق الفاسق دون الكافر.  وقال بعضهم:

  يجوز خلف الوعيد في حق أهل الصلاة.  :وقال بعضهم

  أهل السنة على أمرين:  اتفاقوحكى الرازي 

  أن الكبائر التي يعفى عنها لا تعلم في الحال.  -١

 أنه لا يخلد في النار أحد من فساق هذه الأمة.  -٢
  الأدلة على خلود من دخل النار

قوله تعالى في عموم العصاة:  :والدليل على ما قلنا وإبطال ما سواه من الأقوال

} 
ُ
ه
َ
ود

ُ
د

ُ
 ح

Ē
د

َ
ع

َ
ت
َ
ɋَو 

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
 وَر

َ Ē
ȥصِ ا

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 فيهاوَم

ً
اȅِا

َ
 خ

ً
ارا

َ
 ن

ُ
ه
ْ
خِل

ْ
د

ُ
  . ]١٤[النساء:  }...ي

وهذه الآية جاءت بعد ذكر المواريث في سورة النساء، والكلام موجه إلى 

 Ɨِ {المؤمنين، فإنه قال سبحانه وتعالى في أول الآيات: 
ُ Ē
ȥا 

ُ
م

ُ
Ȳوصِي

ُ
ي

 
ْ
م

ُ
ȱِد

َ
لا

ْ
و

َ
  .. ثم قال في آخر ذلك:أ

ُ
 ي

ْ
ن

َ
ِ وَم

Ē
ȥا 

ُ
ود

ُ
د

ُ
 ح

َ
ك

ْ
 تلِ

َ Ē
ȥإلى قوله:طِعِ ا .. 

 
َ Ē
ȥصِ ا

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
  .]١٤-١١[النساء: }... الآياتوَم

ا {وقال تعالى في سورة النساء وهي مدنية والخطابات فيها للمسلمين: 
َ
وَم

 
ً
أ

َ
ط

َ
 خ

Ē
 إلاِ

ً
مِنا

ْ
ؤ

ُ
ɏ 

َ
ل

ُ
ت

ْ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
مِنٍ أ

ْ
ؤ

ُ
 Ɏمِ

َ
ن

َ
Ǔ...  :إلى قوله تعالى 

ً
مِنا

ْ
ؤ

ُ
ɏ 

ْ
ل

ُ
ت
ْ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
وَم

 
ً
دا

ĕ
م

َ
ع

َ
ت
ُ
 م

ً
ابا

َ
ذ

َ
 ع

ُ َ
Ȅ 

Ē
د

َ
ع

َ
 وأَ

ُ
ه

َ
ن
َ
ع
َ
هِ وَل

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ Ē
ȥا 

َ
ضِب

َ
ا وَغ

َ
 ȯيِه

ً
اȅِا

َ
 خ

ُ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 ج

ُ
ه
ُ
زاَؤ

َ
ج

َ
ف

 
ً
ظِيما

َ
  .[النساء] }͞ع

ا {وقال سبحانه في رد أماني المتمنين من اليهود وغيرهم: 
َ
ن

Ē
س

َ
م

َ
ȩ 

ْ
ن

َ
وا ل

ُ
Ɏا

َ
وَق

 
ْ
م

ُ
ȩ
ْ
ذ

َ Ē
Ĺ

َ
Ɇ 

ْ
ل

ُ
 ق

ً
ة
َ
ود

ُ
د

ْ
ع

َ
 م

ً
اما

Ē
ي
َ
Ɇ 

Ē
 إلاِ

ُ
ار

Ē
ǽا 

ْ
م

َ
 أ

ُ
ه

َ
د

ْ
ه

َ
ȭ 

ُ Ē
ȥا 

َ
لفِ

ْ ُ
Ľ 

ْ
ن

َ
ل
َ
 ف

ً
دا

ْ
ه

َ
ȭ ِ

Ē
ȥا 

َ
د

ْ
عِن

 
َ
ون

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
ȩ 

َ
ا لا

َ
ِ م

Ē
ȥا 

َ َ
Ȃ 

َ
ون

ُ
Ɏو

ُ
ق

َ
ȩ͑  

ُ
ه
ُ
ت
َ
ȿطِي

َ
 بهِِ خ

ْ
ت

َ
اط

َ
ح

َ
 وأَ

ً
ة

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
 س

َ
ب

َ
س

َ
 ك

ْ
ن

َ
 م

َ
Ʀ

َ
ب

 
َ
ون ُȅِا

َ
ا خ

َ
 ȯيِه

ْ
م

ُ
ارِ ه

Ē
ǽا 

ُ
اب

َ
ح

ْ
ص

َ
 أ

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
أ
َ
  . [البقرة] }͒ف



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٦٤

 {وقال تعالى للمؤمنين: 
َ
Ɋا ي

ĕ
 اɎر

َ
Ɲَِ مِن

َ
ا ب

َ
وا م

ُ
ر

َ
 وذَ

َ Ē
ȥوا ا

ُ
ق

Ē
ȩوا ا

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا ا

َ
ه

ē
Ȭ
َ
Ɇ ا

 
َ
ǐِمِن

ْ
ؤ

ُ
ɏ 

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
 ... إلى قوله تعالى: Зإنِ

ْ
م

ُ
ارِ ه

Ē
ǽا 

ُ
اب

َ
ح

ْ
ص

َ
 أ

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
أ
َ
 ف

َ
د

َ
Ȁ 

ْ
ن

َ
وَم

 
َ
ون ُȅِا

َ
ا خ

َ
  . ][البقرة }ȯДيِه

حين تجادلوا هم واليهود في الخروج  ÷وخاطب االله تعالى أصحاب النبي 

 {من النار: 
َ

زَ بهِِ وَلا
ْ ُ
ĥ 

ً
وءا

ُ
 س

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
ابِ م

َ
كِت

ْ
لِ ال

ْ
ه

َ
اĕŚِ أ

َ
م

َ
 أ

َ
 وَلا

ْ
م

ُ
Ȳ

ĕ
اȫيِ

َ
م

َ
 بأِ

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ل

 
ً
صƷِا

َ
 ن

َ
 وَلا

ً
ِ وǾَِّا

Ē
ȥونِ ا

ُ
 د

ْ
 مِن

ُ َ
Ȅ 

ْ
ِد

َ
ĥͼ{ [النساء] .  

ماع الطامعين وأماني المتمنين إلى غير ذلك من الآيات التي حسم االله فيها أط

من تحسى من ذلك ما روي في الصحاح: ((الكثير من الأدلة على ما قلنا،  وهناك

سماً فهو يتحساه في نار جهنم خالداً مخلداً فيها، ومن تردى من جبل فهو يتردى 

بها  نفسه بحديدة فحديدته في يده يجأفي جبل في النار خالداً مخلداً، ومن وجأ 

  )).بطنه في النار خالداً مخلدا

من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها ليوجد من وروى البخاري: ((

  )). مسير أربعين عاماً 

  اعتراضات والرد عليها

 {قال االله تعالى:  قالوا:
ْ
وا مِن

ُ
ط

َ
ن
ْ
ق

َ
ȩ 

َ
 لا

ْ
سِهِم

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
 أ

َ َ
Ȃ وا

ُ
ف َ ْ
ǩ

َ
 أ

َ
يِن

Ē
Ȇا 

َ
ادِي

َ
ا عِب

َ
 ي

ْ
ل

ُ
ق

 
َ ْ
ŉ

َ
 ر

ُ
حِيم

Ē
 اɎر

ُ
ور

ُ
ف

َ
غ
ْ
 ال

َ
و

ُ
 ه

ُ
ه
Ē
 إنِ

ً
ِيعا

َ
Ň 

َ
وب

ُ
ن
ē
Ȇفِرُ ا

ْ
غ

َ
Ȭ 

َ Ē
ȥا 

Ē
ِ إنِ

Ē
ȥوقال  [الزمر] }...̶ةِ ا

 {تعالى: 
ْ
مِهِم

ْ
ل

ُ
 ظ

َ َ
Ȃ ِاس

Ē
فِرَةٍ Ɏلِن

ْ
غ

َ
و م

ُ َ
Ȇ 

َ
ك

Ē
Ɋ
َ
 ر

Ē
 {وقال سبحانه:  ]٦[الرعد:  }...وɉَنِ

Ē
إنِ

 بهِِ 
َ
ك َ ْ

Ǯ
ُ
Ȼ 

ْ
ن

َ
فِرُ أ

ْ
غ

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ Ē
ȥاءُ ا

َ
ش

َ
Ȼ 

ْ
ن

َ
 Ɏمِ

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

َ
ون

ُ
ا د

َ
فِرُ م

ْ
غ
َ
ɋَ٤٨[النساء: }و[ .  

هذه الآيات ونحوها مطلقات مقيدات بالآيات الأخرى، كقوله تعالى:  قلنا:

ى{
َ
د

َ
ت
ْ
 اه

Ē
م

ُ
Ȫ 

ً
اŁِا

َ
 ص

َ
مِل

َ
 وَع

َ
ن

َ
 وَآم

َ
اب

َ
 ت

ْ
ن

َ
 Ɏمِ

ٌ
ار

Ē
ف

َ
غ
َ
 ل

ĕ
Śِɉَوهذا هو  [طـھ] }͓و

  الواجب فيما كان كذلك من الآيات، فتكون المغفرة خاصة بالتائبين. 

 {يبين صحة ما قلنا قوله تعالى: 
ُ
حِيم

Ē
 اɎر

ُ
ور

ُ
ف

َ
غ

ْ
ا ال

َ
ن
َ
 أ

ĕ
Ś

َ
Ɇ ادِي

َ
ئْ عِب

ĕ
ب
َ
ȫ̲  

Ē
ن

َ
وأَ

 
ُ
Ǿِم

َ ْ
 الأ

ُ
اب

َ
ذ

َ
ع
ْ
 ال

َ
و

ُ
اŗِ ه

َ
ذ

َ
  . [الحجر] }̳ع



   ٢٦٥        خلف الوعد والوعيد

المعاصي إلا بالتوبة فما وجه تفرقة  إذا كان االله تبارك وتعالى لا يغفر فإن قيل:

 بهِِ {االله تعالى بين الشرك وما دونه في قوله تعالى: 
َ
ك َ ْ

Ǯ
ُ
Ȼ 

ْ
ن

َ
فِرُ أ

ْ
غ

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

اءُ 
َ

ش
َ
Ȼ 

ْ
ن

َ
 Ɏمِ

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

َ
ون

ُ
ا د

َ
فِرُ م

ْ
غ

َ
ɋَ؟]٤٨[النساء:  }و   

غفر الشرك ذنب عظيم يتميز عن سائر الكبائر والمآثم بأن االله تعالى لا ي قلنا:

  ما كان منه عن طريق الخطأ أو الجهل إلا بخالص التوبة والرجوع إلى االله. 

فإن االله تعالى قد يغفرها  ،وهذا بخلاف سائر الكبائر التي ليست بشرك ولا كفر

 {لقوله تعالى:  ؛إذا صدرت من المكلف عن طريق الخطأ والنسيان والجهل
َ

س
ْ
Ʉ
َ
وَل

ا 
َ
 ȯيِم

ٌ
اح

َ
ن
ُ
 ج

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
 ق

ْ
ت

َ
د

Ē
م

َ
ع

َ
ȩ ا

َ
 م

ْ
Ȳِن

َ
 بهِِ وَل

ْ
م

ُ
ȩ
ْ
أ

َ
ط

ْ
خ

َ
  .]٥[الأحزاب:  }أ

  )). رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليهوفي الحديث: ((

وعلى مر بقتل المشركين وقتالهم جميعاً، ولزيادة الإيضاح نقول: إن االله تعالى أ

تمييز بين عامد  من غيروالمسلمون وقتلوهم،  ÷حسب ذلك قاتلهم النبي 

كان  ÷وسنته أنه  ÷وجاهل، والمعلوم من سيرة النبي  ئومخط ،وناسي

هل تدري ما ق يستفهمه ويلح عليه في المسألة: إذا جيء إليه بزان أو سار

ستفسارات عن الأحوال التي وقع عليها الزنا وإلى آخر السؤالات والا..؟الزنا

  أو السرق، مما يدلنا على الفرق الواضح بين الشرك وغيره من الكبائر. 

 {القرآن مملوء من نحو قوله تعالى:  قالوا:
َ
ǐِŉِا

Ē
 اɎر

ُ
م

َ
ح

ْ
ر

َ
 أ

َ
و

ُ
 { }وَه

َ
ك

Ē
Ɋ
َ
 ر

Ē
إنِ

 
ُ
فِرَةِ   وَاسِع

ْ
غ

َ
م
ْ
Ɏا{.  

 {و قوله تعالى: يجب حمل ذلك على الآيات المقيدة نح قلنا:
ْ

ت
َ
ŧِ وسَِع

َ ْ
ŉ

َ
وَر

 
َ
ون

ُ
ق
Ē
ت
َ
Ȭ 

َ
ين ِ

Ē
ȈِɎ ا

َ
ه
ُ
ب
ُ
ت
ْ
Ɉ

َ
أ

َ
س

َ
ءٍ ف ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ١٥٦[الأعراف:  }... الآية[.  

ى{وقوله تعالى: 
َ
د

َ
ت
ْ
 اه

Ē
م

ُ
Ȫ 

ً
اŁِا

َ
 ص

َ
مِل

َ
 وَع

َ
ن

َ
 وَآم

َ
اب

َ
 ت

ْ
ن

َ
 Ɏمِ

ٌ
ار

Ē
ف

َ
غ
َ
 ل

ĕ
Śِɉَ[طـھ]}͓و. 

الخلد الذي ذكره االله تعالى فإن الوعد بالنعيم والجزاء الحسن في جنات  ،وبعد

  غير المصرين.  ،التائبين إليه ،في كتابه إنما هو للمتقين المطيعين الله تعالى



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٦٦

 {من ذلك قوله تعالى في سورة الفرقان: 
َ َ

Ȃ 
َ
ون

ُ
ش

ْ
م

َ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
Ȇنِ ا

َ ْ
ŉ

Ē
 اɎر

ُ
اد

َ
وَعِب

 
ً
ما

َ
لا

َ
وا س

ُ
Ɏا

َ
 ق

َ
ون

ُ
َاهِل

ْ
Ŀا 

ُ
م

ُ
ه
َ
ب

َ
اط

َ
ا خ

َ
 وɉَذِ

ً
نا

ْ
و

َ
ضِ ه

ْ
ر

َ ْ
إلى قوله تعالى:  [الفرقان] }̀الأ

وا{ ُ َ
Ʊ

َ
ا ص

َ
 بمِ

َ
ة

َ
ف
ْ
ر

ُ
غ

ْ
 ال

َ
ن

ْ
زَو

ْ ُ
ĥ 

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
. وقال سبحانه وتعالى: ]٧٥[الفرقان:  }... الآيةأ

} 
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
ح

َ
ل
ْ
ف
َ
 أ

ْ
د

َ
  ̂ق

َ
ون

ُ
اشِع

َ
 خ

ْ
تهِِم

َ
لا

َ
 Ɨِ ص

ْ
م

ُ
 ه

َ
ِين

Ē
Ȇإلى قوله تعالى: ̃ا ...

 
ْ
اتهِِم

َ
و
َ
ل

َ
 ص

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
 ه

َ
ِين

Ē
Ȇوَا 

َ
ون

ُ
افظِ

َ ُ
ĵ̊  

َ
ون

ُ
ارثِ

َ
و
ْ
Ɏا 

ُ
م

ُ
 ه

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
  ̋أ

َ
ون

ُ
رِث

َ
 ي

َ
ِين

Ē
Ȇا

 
َ
ون ُȅِا

َ
ا خ

َ
 ȯيِه

ْ
م

ُ
 ه

َ
س

ْ
و

َ
د

ْ
فِر

ْ
 {وقال سبحانه وتعالى:  [المؤمنون] }̌ال

َ
Ƥِوا إ

ُ
ارعِ

َ
س

 
َ
ǐِق

Ē
ت
ُ
م

ْ
 Ɏلِ

ْ
ت

Ē
عِد

ُ
 أ

ُ
ض

ْ
ر

َ ْ
 واَلأ

ُ
اوَات

َ
م

Ē
ا اɎس

َ
ه

ُ
ض

ْ
ر

َ
ةٍ ع

Ē
ن

َ
 وجَ

ْ
م

ُ
Ȳ

ĕ
Ɋ
َ
 ر

ْ
فِرَةٍ مِن

ْ
غ

َ
 ... إلىم

رُوا قوله تعالى: 
َ
ف

ْ
غ

َ
ت

ْ
اس

َ
 ف

َ Ē
ȥرُوا ا

َ
ك

َ
 ذ

ْ
م

ُ
ه

َ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
وا أ

ُ
م
َ
ل

َ
 ظ

ْ
و

َ
 أ

ً
ة

َ
احِش

َ
وا ف

ُ
ل
َ
ع

َ
ȯ ا

َ
 إذِ

َ
يِن

Ē
Ȇوَا

 
َ
ون

ُ
م
َ
ل
ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
م

ُ
وا وَه

ُ
ل
َ
ع

َ
ȯ ا

َ
 م

َ َ
Ȃ وا ēǵِ

ُ
 ي

ْ
م
َ
Ɏَو 

ُ Ē
ȥا 

Ē
 إلاِ

َ
وب

ُ
ن
ē
Ȇفِرُ ا

ْ
غ

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 وَم

ْ
وɊهِِم

ُ
ن
ُ
ȆِΈ 

 
ٌ
فِرَة

ْ
غ

َ
 م

ْ
م

ُ
ه

ُ
زاَؤ

َ
 ج

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
  أ

ٌ
ات

Ē
ن

َ
 وجَ

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
 ر

ْ
، وقال ]١٣٦- ١٣٥[آل عمران:  }الآية...مِن

 {سبحانه: 
َ
ون

ُ
ق
Ē
ت
َ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
ȈِɎ ا

َ
ه
ُ
ب
ُ
ت
ْ
Ɉ

َ
أ

َ
س

َ
ءٍ ف ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ 
ْ

ت
َ
ŧِ وسَِع

َ ْ
ŉ

َ
، ]١٥٦الأعراف: }الآية.. وَر

اتٍ {وقال سبحانه: 
Ē
ن

َ
 ج

ُ
ه
ْ
خِل

ْ
د

ُ
 ي

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
 وَر

َ Ē
ȥطِعِ ا

ُ
 ي

ْ
ن

َ
ِ وَم

Ē
ȥا 

ُ
ود

ُ
د

ُ
 ح

َ
ك

ْ
  تلِ

ْ
ريِ مِن

ْ َ
ġ

 
ُ
ار

َ
ه
ْ
ȫ
َ ْ
ا الأ

َ
تهِ

ْ َ
ı...{  :وقال تعالى: ]١٣[النساء ،} ٌر

ْ
ج

َ
 أ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ل
َ
وا ف

ُ
ق
Ē
ت
َ
ȩَوا و

ُ
منِ

ْ
ؤ

ُ
 ت

ْ
وɉَنِ

 
ٌ
ظِيم

َ
 {، وقال سبحانه: [آل عمران] }δع

ٌ
ات

Ē
ن

َ
 ج

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

ْ
م

ُ
ه
Ē
Ɋ
َ
ا ر

ْ
و

َ
ق

Ē
ȩا 

َ
يِن

Ē
Ȇنِ اȲِ

َ
 }... الآيةل

ِ {وقال سبحانه:  ]١٩٨[آل عمران: 
ْ

ǵ
َ
ع
ْ
ٍ  ̂واَل

ْ
ǭ

ُ
ƛِ خ

َ
 ل

َ
ان

َ
س

ْ
Ⱥ ِ

ْ
 الإ

Ē
وا  ̃إنِ

ُ
ن
َ
 آم

َ
يِن

Ē
Ȇا 

Ē
إلاِ

 ِ
ْ

Ʊ
Ē

ا باɎِص
ْ
و

َ
اص

َ
و
َ
 وَت

ĕ
قَ

ْ
Łِا با

ْ
و

َ
اص

َ
و
َ
اŁَِاتِ وَت

Ē
وا اɎص

ُ
مِل

َ
  . }̄وعَ

)) كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى قيل ومن يأبى وفي حديث الصحاح: 

  )).أبىيا رسول االله قال: من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد 

  جهنم نار في الفساق خلود في
قد يقال: كيف تحكمون بالخلود في نار جهنم لفساق هذه الأمة واالله تعالى 

ا{يقول: 
َ
ه
ُ
ل
ْ
 مِث

ٌ
ة

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
ةٍ س

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
زاَءُ س

َ
 {وقوله  ]٤٠[الشورى:  }وجَ

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
ا ك

َ
 م

Ē
 إلاِ

َ
ن

ْ
زَو

ْ ُ
ġ ا

َ
وَم

 
َ
ون

ُ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
ȩ̨{ [الصافات] .  

الفاسق بقدر معصيته، ثم يخرج من النار، كما  ذلك أن يعذب وكان مقتضى

يقوله أهل السنة، أما خلوده في العذاب الأليم فإن العقل يرى فيه شيئاً من البعد 



   ٢٦٧        في خلود الفساق في نار جهنم

 {عن العدل الإلهي الذي تمدح االله تعالى به في نحو قوله: 
َ
ال

َ
ق

ْ
 مِث

ُ
لمِ

ْ
ظ

َ
Ȭ 

َ
 لا

َ Ē
ȥا 

Ē
إنِ

 
ُ
ɋَا و

َ
ه

ْ
اعِف

َ
ض

ُ
 ي

ً
ة

َ
ن

َ
س

َ
 ح

ُ
ك

َ
 ت

ْ
ةٍ وɉَنِ

Ē
ر

َ
اذ

ً
ظِيم

َ
رًا ع

ْ
ج

َ
 أ

ُ
ه
ْ
ن ُ َȅ 

ْ
تِ مِن

ْ
  . [النساء] }̩ؤ

إن الفاسق الذي يصر على فسقه ولا يتوب إلى ونقول في الجواب على ذلك: 

ربه حتى يموت، يستحق الخلود في النار استحقاقاً، وخلوده في العذاب الأليم 

  من واضح العدل وظاهره، يدل على ذلك وجوه من الأدلة:

قتل الأطفال بعد فاحشة اللواط مثلاً، أو يتقطع في  أن الذي يصر على -١

طريق المسلمين فيأخذ أموالهم، ويسفك دماءهم، أو يسعى بالفساد بين المؤمنين 

المتآلفين حتى يقع بسبب فساده قتل كثير من الرجال والنساء والأطفال، ويقع 

ر باالله و.. إلخ ثم يرتاح لذلك، ويصر على فعل ذلك، وإذا ذك ،الخراب والدمار

لا يذكر، وإذا خوف باالله لا يخاف، وإذا وعظ لا يتعظ، بل لا يزيده ذلك إلا 

 ثم يموت على ذلك. العصيان، تمادياً في الفسوق و

فإن مثل ذلك لا تمحو جريمته مرور عشرات الأعوام ومئاتها في نار جهنم، 

وإن  ولا يخرجه ذلك من دائرة الإجرام عند العقل، فلا يزال الفاسق المجرم

  مرت عليه الأعوام في نار جهنم هو ذلك المجرم.

قد أخبر االله تعالى في كتابه الكريم عن مدى إصرارهم على الفسوق  -٢

وا {والعصيان وارتكاب الجرائم الموبقة والفواحش فقال سبحانه: 
ُ
اد

َ
ع
َ
وا ل

ē
د
ُ
 ر

ْ
و
َ
Ɏَو

 
َ
ون

ُ
ذِب

َ
ǔ

َ
 ل

ْ
م

ُ
ه

Ē
ȫِɉَو 

ُ
ه

ْ
ن

َ
ȭ وا

ُ
ه
ُ
ȫ ا

َ
اقتضى ذلك أن من كان بهذه المنزلة ف [الأنعام] }...Ɏ̝مِ

أن يؤبد في السجن الإلهي، وبذلك تقضي العقول من غير تردد، وعلى ذلك 

 جرت محاكم العدل الدنيوية.

لا يجوز في العقل أن يخرج االله تعالى الفاسق من النار، ثم يدخله الجنة،  -٣

لا يستحق وذلك أن الفاسق يبارز االله تعالى بالمعاصي و.. إلخ. لذلك فإنه 

 الجنة.  التعظيم والتكريم في

ألا ترى لو أن رجلاً قتل أحد أبناء رجل آخر، ولم يعتذر من ذلك، بل أصر 

أكثر، وما زال مصراً على  على قتل سائر أولاده، ثم سجن لذلك عشرين سنة أو



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٦٨

عتذار وعلى قتل الآخرين، فإنه يقبح من أب المقتول أن يعفو عنه وأن عدم الا

 وع من التعظيم.يعظمه بأي ن

قد أبلغ االله تعالى في الإعذار والإنذار إلى الظالمين والفاسقين حتى  -٤

أخبرهم بما أعد للظالمين والفاسقين من العذاب الدائم، وأكد ذلك غاية التأكيد، 

 التحذير. وحذرهم غاية

فمن اختار من العباد معصية االله على طاعته، وطريق عذابه على طريق ثوابه، 

 {ه، اختيارفقد أتي من قبل نفسه حيث استحق العذاب الدائم بسوء 
َ
ون

ُ
Ȳ

َ
 ي

Ē
لا

َ
ǿِ

لِ 
ُ
س

ē
 اɎر

َ
د

ْ
ع

َ
Ȩ 

ٌ
ة

Ē
ج

ُ
ِ ح

Ē
ȥا 

َ َ
Ȃ ِاس

Ē
 { ]١٦٥[النساء:  }Ɏلِن

ُ
غ

َ
َلا ْǺا 

Ē
ولِ إلاِ

ُ
س

Ē
 اɎر

َ َ
Ȃ ا

َ
وَم

 
ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ
ǐِ[النور] }̷ب.  

اءَ {
َ
 لقِ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ون

ُ
ذِر

ْ
ن
ُ
ɋَو 

ْ
م

ُ
Ȳ

ĕ
Ɋ
َ
اتِ ر

َ
 آي

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
ون

ُ
ل
ْ
ت
َ
Ȭ 

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

ٌ
ل

ُ
س

ُ
 ر

ْ
م

ُ
Ȳِت

ْ
أ
َ
 ي

ْ
م
َ
Ɏ
َ
أ

 
َ
فرɋِِن

َ
ǔ

ْ
 ال

َ َ
Ȃ ِاب

َ
ذ

َ
ع
ْ
 ال

ُ
ة

َ
مِ

َ
Ǖ 

ْ
ت

Ē
ق

َ
 ح

ْ
Ȳِن

َ
 وَل

َ
Ʀ

َ
وا ب

ُ
Ɏا

َ
ا ق

َ
ذ

َ
 ه

ْ
م

ُ
Ȳِم

ْ
و
َ
  .[الزمر] }͈ي

 .)من أعذر فقد أنذر(وفي المثل العربي: 

وسواء أكان كفره  ،أهل السنة متفقون على خلود الكافر في عذاب جهنم -٥

قليلاً أم كثيراً، فلو ختم الرجل المسلم عمره بالكفر ساعة فقط، ثم مات مصراً 

على الكفر فإنه من أهل الخلود، ونحن نوافقهم في ذلك ولا نخالفهم، وبإمكاننا 

، فما أجابوا علينا ينا في الفاسقأن نعترض عليهم في ذلك بنفس ما اعترضوا به عل

  أجبنا نحن به عليهم.  به من الجواب

ا{أما قوله تعالى: 
َ
ه
ُ
ل
ْ
 مِث

ٌ
ة

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
ةٍ س

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
زَاءُ س

َ
ونحوها فأعلم أن  ]٤٠[الشورى:  }وجَ

كبائر الإثم والفواحش التي نهى االله عنها هي من العظم والكبر فوق ما يتصوره 

 ....{ الإنسان، وقد صور االله لنا عظم بعض الكبائر فقال عز وجل:
َ

ل
َ
ت
َ
Ȱ 

ْ
ن

َ
 م

ُ
ه
Ē
ن
َ
Ɇ

 
ً
ِيع

َ
Ň 

َ
اس

Ē
ǽا 

َ
ل

َ
ت
َ
Ȱ ا

َ
م

Ē
ȫ
َ
ɇ

َ
ك

َ
ضِ ف

ْ
ر

َ ْ
ادٍ Ɨِ الأ

َ
س

َ
 ف

ْ
و

َ
سٍ أ

ْ
ف

َ
ȫ ِ

ْ
Ʒ

َ
ا بغِ

ً
س

ْ
ف

َ
ȫ ا

َ
اه

َ
ي

ْ
ح

َ
 أ

ْ
ن

َ
ا وَم

ا
ً
ِيع

َ
Ň 

َ
اس

Ē
ǽا ا

َ
ي

ْ
ح

َ
ا أ

َ
م

Ē
ȫ
َ
ɇ

َ
ك

َ
 وقال سبحانه في بعض المعاصي:، ]٣٢[المائدة:  }ف

} 
ٌ
ظِيم

َ
ِ ع

Ē
ȥا 

َ
د

ْ
 عِن

َ
و

ُ
ا وَه

ً
ن
ĕ
ي
َ
 ه

ُ
ه
َ
ون

ُ
ب

َ
س

ْ َ
ıَوقد تصل الكلمة الخبيثة إلى  ]،[النور }̐و

  وإهلاك الحرث والنسل.  ،مدى بعيد من الفساد العظيم



   ٢٦٩        في خلود الفساق في نار جهنم

يترتب عليه مفاسد لا يعلم مداها إلا االله تعالى، وذلك أن الولد والزنا 

 ،والقسوة والغلظة، وكذلك ما تناسل منه ،الحاصل من الزنا تكون طبيعته الشر

وهكذا رض فإنه ناتج من فساد ذلك الزنا، فما حصل من فساد تلك الذرية في الأ

  سائر الكبائر. 

ي يموت مصراً على كبيرته هو وحينئذ فيكون الجزاء لمرتكب مثل ذلك الذ

  وفاقاً.  زاءً الخلود في النار ج

  نقسمون إلى قسمين: طيب. وخبيث. مالمكلفون  -  ٦

  فالطيب: له مغفرة ورزق كريم في جنات النعيم. 

والخبيث: سيجمع االله بعضه على بعض فيركمه جميعاً فيجعله في جهنم، كما 

  نطق بذلك القرآن. 

لا يمكن الخبيث أن يزكي نفسه بها، ولا أن يتدارك  ،زاءوالمعلوم أن الآخرة دار ج

عيِدٍ {نفسه فيها بتوبة أو عمل صالح. 
َ
نٍ ب

َ
ǔ

َ
 م

ْ
 منِ

ُ
اوشُ

َ
ن
Ē
ǻا 

ُ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

Ē
Ŕ

َ
Ɇَ[سـبأ] }̵و .  

لنفس به زاكية بعد فلا تصير ا ،ولا يطهرها ،وعذاب جهنم لا يزكي النفس

وا {يدل على ذلك قوله تعالى في صفة أهل النار: أن كانت خبيثة، 
ُ
اد

َ
ع
َ
وا ل

ē
د

ُ
 ر

ْ
و
َ
Ɏَو

 
ُ
ه

ْ
ن

َ
ȭ وا

ُ
ه
ُ
ȫ ا

َ
  . ]٢٨[الأنعام: }Ɏمِ

ا {وقوله تعالى في الحكاية عن أهل النار: 
Ē
ن
ُ
Ƞَا و

َ
ن
ُ
ȩ
َ
و

ْ
ا شِق

َ
ن
ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
ت

َ
ب
َ
ل

َ
ا غ

َ
ن
Ē
Ɋ
َ
وا ر

ُ
Ɏا

َ
ق

 
َ
ǐ

ĕ
ال

َ
 ض

ً
ما

ْ
و

َ
  ͫق

ْ
إنِ

َ
ا ف

َ
ه
ْ
ا مِن

َ
ن

ْ
رجِ

ْ
خ

َ
ا أ

َ
ن
Ē
Ɋ
َ
 ر

َ
ون

ُ
اɎمِ

َ
ا ظ

Ē
إنِ

َ
ا ف

َ
ن
ْ
د

ُ
  ͬع

َ
س

ْ
 اخ

َ
ال

َ
 ق

ُ
ا ؤ

َ
وا ȯيِه

ونِ 
ُ
م

ĕ
ل

َ
Ȳ

ُ
 ت

َ
  . [المؤمنون] }ͭوَلا

 {وقوله تعالى: 
ً
ابا

َ
ذ

َ
 ع

Ē
 إلاِ

ْ
م

ُ
ȱ

َ
زɋِد

َ
 ن

ْ
ن

َ
ل
َ
وا ف

ُ
وق

ُ
ذ

َ
  .[النبأ] }̟ف

 ... {وقوله تعال حكاية: 
ُ
م

ُ
ȱَاء

َ
رَ وجَ

Ē
ك

َ
ذ

َ
 ت

ْ
ن

َ
رُ ȯيِهِ م

Ē
ك

َ
ذ

َ
ت
َ
Ȭ ا

َ
 م

ْ
م

ُ
ȱ

ْ
ر

ĕ
م

َ
ع

ُ
ȫ 

ْ
م
َ
Ɏَو

َ
أ

 ٍƷِص
َ
 ن

ْ
 مِن

َ
ǐِِمɎا

Ē
ا Ɏلِظ

َ
م

َ
ȯ وا

ُ
وق

ُ
ذ

َ
ذِيرُ ف

Ē
ǽ[فاطر] }̦ا .  

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة في هذا الباب، يوضح ما ذكرنا أن عذاب 

جهنم عذاب غضب وانتقام، وما كان كذلك فلا يراد به تصفية النفوس 



 والوعــيد كتاب الوعــد        ٢٧٠

يراد به  ،فإنه عذاب رحمة في الأغلب ؛وتزكيتها، وهذا بخلاف عذاب الدنيا

ابِ {تزكية النفوس وتصفيتها، وتماماً كما قال سبحانه: 
َ
ذ

َ
ع
ْ
 ال

َ
 مِن

ْ
م

ُ
ه
Ē
ن

َ
ذُِيق

َ
ǽَو

 
َ
ون

ُ
جِع

ْ
ر
َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل
َ
ع
َ
ِ ل

َ
Ʊ

ْ
Ɉ

َ ْ
ابِ الأ

َ
ذ

َ
ع
ْ
 ال

َ
ون

ُ
 د

َ
Ŕ

ْ
د
َ ْ
  .[السجدة] }̖الأ

 {وقال سبحانه: 
َ
ȩ
Ē
ر

َ
ɏ 

ْ
و

َ
 أ

ً
ة
Ē
ر

َ
ɏ ٍم

َ
Ȁ 

ĕ ُ
Ǘ Ɨِ 

َ
ون

ُ
ن
َ
ت
ْ
ف

ُ
Ȭ 

ْ
م

ُ
ه

Ē
ȫ
َ
Ɇ 

َ
ن

ْ
رَو

َ
 ي

َ
وَلا

َ
 أ

َ
 لا

Ē
م

ُ
Ȫ ِ

ْ
ǐ

 
َ
رُون

Ē
ك

Ē
ذ

َ
 ي

ْ
م

ُ
 ه

َ
 وَلا

َ
ون

ُ
Ɋو

ُ
ت
َ
ȬͿ{ [التوبة] ، :وقال سبحانه} ِات

َ
ن

َ
َس ْŁِبا 

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
و
َ
ل
َ
Ɋَو

 
َ
ون

ُ
جِع

ْ
ر
َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل

َ
ع
َ
ئاتِ ل

ĕ
Ʉ

Ē
  .[الأعراف] }ΩوَاɎس

َ {وقال سبحانه وتعالى: 
ْ

Ǻِبا 
ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
ذ

َ
خ

َ
أ
َ
 ف

َ
لكِ

ْ
ب
َ
Ȱ 

ْ
مٍ مِن

َ
ɏ

ُ
 أ

َ
Ƥِا إ

َ
ن
ْ
ل

َ
س

ْ
ر

َ
 أ

ْ
د

َ
ق
َ
اءِ وَل

َ
س

ْ
أ

 
َ
ون

ُ
Ēع َ

Ƕ
َ
ت
َ
Ȭ 

ْ
م

ُ
ه
Ē
ل
َ
ع
َ
Ēاءِ ل

Ē
ǶɎ̫وَا  

ْ
ت

َ
س

َ
 ق

ْ
Ȳِن

َ
وا وَل

ُ
Ēع َ

Ƕ
َ
ا ت

َ
ن

ُ
س

ْ
أ
َ
 ب

ْ
م

ُ
اءَه

َ
 ج

ْ
 إذِ

َ
لا

ْ
و
َ
ل
َ
ف

 
َ
ون

ُ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ وا

ُ
ن

َ
Ǔ ا

َ
 م

ُ
ان

َ
ط

ْ
ي

Ē
 اɎش

ُ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ
ن

Ē
ɋ
َ
 وَز

ْ
م

ُ
ه
ُ
Ɋو

ُ
ل
ُ
  .[الأنعام] }....̬ق

نتقام، وذلك إذا استحكم ب االله في الدنيا عذاب الغضب والاوقد يعذ ،هذا

غضب االله واشتد مقته، وحينئذٍ فلا ينفع نفساً إيمانها لم تكن أمنت من قبل أو 

ا {كسبت في إيمانها خيراً، ومن هذا النوع ما ذكره االله تعالى في قوله: 
َ
ن
ْ
م

َ
ص

َ
 ق

ْ
م

َ
Ƞَو

 
َ
ل
َ
 ف

َ
رɋِن

َ
 آخ

ً
ما

ْ
و
َ
ا ق

َ
ه

َ
د

ْ
ع

َ
Ȩ ا

َ
ن
ْ
أ

َ
ش

ْ
Ⱥ
َ
 وأَ

ً
ة

َ
اɎمِ

َ
 ظ

ْ
ت

َ
ن

َ
Ǔ ٍة

َ
ɋ
ْ
ر

َ
 ق

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ا ه

َ
ا إذِ

َ
ن

َ
س

ْ
أ
َ
وا ب

ē
س

َ
ح

َ
ا أ

Ē
م

 
ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
ل
َ
ع
َ
 ل

ْ
م

ُ
Ȳِِاكن

َ
س

َ
ɏَيِهِ وȯ 

ْ
م

ُ
ت
ْ
ȯِر

ْ
ت
ُ
ا أ

َ
 م

َ
Ƥِوا إ

ُ
جِع

ْ
وا واَر

ُ
ض

ُ
ك

ْ
ر
َ
 ت

َ
 لا

َ
ون

ُ
ض

ُ
ك

ْ
ر
َ
ا ي

َ
ه
ْ
مِن

 
ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
ل

َ
ع

َ
 ج

Ē
Š

َ
 ح

ْ
م

ُ
اه

َ
و

ْ
ع

َ
 د

َ
ك

ْ
 تلِ

ْ
ت

َ
ال

َ
ا ز

َ
م

َ
ȯ 

َ
ǐِِمɎا

َ
ا ظ

Ē
ن
ُ
ا ك

Ē
ا إنِ

َ
ن
َ
ل
ْ
ɋَا و

َ
وا ي

ُ
Ɏا

َ
 ق

َ
ون

ُ
Ɏ
َ
أ

ْ
س

ُ
ȸ

 
َ
 ح

َ
امِدِين

َ
 خ

ً
  .[الأنبیاء] }̌صِيدا

وإذا حل هذا النوع من العذاب بقوم فإنه لا ينفعهم توبة، ولا إيمان وتماماً كما 

 {حكى االله تعالى عن فرعون: 
Ē

 إلاِ
َ َ
Ȅِإ 

َ
 لا

ُ
ه
Ē
ن
َ
Ɇ 

ُ
ت

ْ
ن
َ
 آم

َ
ال

َ
 ق

ُ
رَق

َ
غ

ْ
 ال

ُ
ه

َ
Ƞ

َ
ر

ْ
د

َ
ا أ

َ
 إذِ

Ē
Š

َ
ح

ا مِ 
َ
ن
َ
 وأَ

َ
ائيل

ْ
ǩِو إ

ُ
ن
َ
Ȩ ِِبه 

ْ
ت

َ
ن
َ
ِي آم

Ē
Ȇا 

َ
ت

ْ
ن
ُ
Ƞَو 

ُ
ل

ْ
ب
َ
Ȱ 

َ
ت

ْ
ي

َ
ص

َ
 ع

ْ
د

َ
 وَق

َ
ن

ْ
 آلآ

َ
ǐِِلم

ْ
س

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
ن

 
َ
سِدِين

ْ
ف

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
  .[یونس] }͛مِن

حيث لم يرد في القرآن  ،آيات القرآن حسمت الأطماع، وقطعت الآمال -٧

  ولا حتى إشارة إلى ذلك.  ،آية تنص على خروج أحد من النار

اهم الخروج من النار، بل الذي جاء في القرآن هو النعي على اليهود في دعو

 {حيث قال سبحانه وتعالى: 
ْ
م

ُ
ȩ
ْ
ذ

َ Ē
Ĺ

َ
Ɇ 

ْ
ل

ُ
 ق

ً
ة
َ
ود

ُ
د

ْ
ع

َ
 م

ً
اما

Ē
ي
َ
Ɇ 

Ē
 إلاِ

ُ
ار

Ē
ǽا ا

َ
ن

Ē
س

َ
م

َ
ȩ 

ْ
ن

َ
وا ل

ُ
Ɏا

َ
وَق



   ٢٧١        في خلود الفساق في نار جهنم

 
َ
ون

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
ȩ 

َ
ا لا

َ
ِ م

Ē
ȥا 

َ َ
Ȃ 

َ
ون

ُ
Ɏو

ُ
ق

َ
ȩ 

ْ
م

َ
 أ

ُ
ه
َ
د

ْ
ه

َ
ȭ 

ُ Ē
ȥا 

َ
لفِ

ْ ُ
Ľ 

ْ
ن

َ
ل
َ
 ف

ً
دا

ْ
ه

َ
ȭ ِ

Ē
ȥا 

َ
د

ْ
  ͑عِن

َ
Ʀ

َ
ب

 
َ
 س

َ
ب

َ
س

َ
 ك

ْ
ن

َ
ا م

َ
 ȯيِه

ْ
م

ُ
ارِ ه

Ē
ǽا 

ُ
اب

َ
ح

ْ
ص

َ
 أ

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
أ
َ
 ف

ُ
ه

ُ
ت
َ
ȿطِي

َ
 بهِِ خ

ْ
ت

َ
اط

َ
ح

َ
 وأَ

ً
ة

َ
ئ
ĕ
Ʉ

 
َ
ون ُȅِا

َ
  .[البقرة] }͒خ

فرد االله في هذه الآية على اليهود وعلى كل من يقول بمثل مقالتهم رداً مؤكداً، 

فكذب مقالتهم، ثم أردف ذلك بتأكيد الخلود في النار لكل من كسب سيئة 

  سواء أكان من اليهود أم من المشركين أم من غيرهم.  ،يئتهوأحاطت به خط

  إحاطة الخطيئة 

عالماً  ،لفعلها هو أن يعمل المكلف السيئة متعمداً  إحاطة الخطيئة بصاحبها

تخلص من تلك المعصية بالتوبة بقبحها وأن االله تعالى قد نهى عنها، ثم لم ي

وخلاصة لك، فهذا هو معنى إحاطة الخطيئة، حتى مات على ذ والاستغفار

  أن تستولي المعصية على صاحبها إلى أن يموت. :ذلك

ولا طريق إلى التخلص من ذلك إلا بالتوبة، فإذا لم يتب صاحب المعصية إلى أن 

يموت فإن معصيته محيطة به ومستولية عليه، والذي يتوب قبل الموت من خطيئته، 

  ولا مستولية عليه.  ،ت، فإن معصيته غير محيطة بهويستغفر االله تعالى، ثم يمو

الأحاديث التي رويت في الخروج من النار أحاديث آحادية، ولا تفيد إن -٨

هي معارضة ومع ذلك ف، والمطلوب هنا العلم، فلا تقبل، صحت إلا الظن

  لصرائح القرآن ونصوصه. 

ما  وغايةفلا يستطيع أهل السنة والجماعة تصحيح تلك الأحاديث،  ،وبعد

ن، رواه مسلم أو البخاري أو فلان أو فلا يقولون في التدليل على صحتها:

  وصححه فلان أو فلان.

تصحيح البخاري أو مسلم أو أبي داود أو غيرهم  فإذا قالوا ذلك فإنا نقول: 

للحديث ليس دليلاً على صحته، بل إنما ذلك دعوى محتاجة إلى بينة.  



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٧٢

وإنما حد من أولئك حجة يلزم العمل بها، أوليس هناك دليل يبين أن قول 

أصطلح أهل السنة والجماعة على اعتبار أقوال أولئك الأئمة دليلاً وحجة يجب 

  اتباعها، وليس اصطلاحهم على ذلك مما يعتبر حجة ودليلاً في الإسلام.

والقياس، واصطلاح  ،والإجماع ،والسنة ،الكتاب :فالأدلة الشرعية هي كما عرفت

بل حداً من تلك الأدلة، فلا يجوز الاعتماد عليه ولا الالتفات إليه، ليس وا أهل السنة

  لأنه من المنكرات المبتدعة التي لم يأذن بها االله تعالى.  ؛الواجب إنكاره

  شبهة وجوابها

وقبوله في  ،عتماد على قول المؤمن العدلقد أذن االله تعالى في الا فإن قيل:

  شرائع الإسلام، كما ذلك موضح في كتب الأصول. 

غير أن أهل السنة والجماعة غلوا في هذا الباب  ،: الأمر هو كذلكقلنا

 ،وأفرطوا فيه، فحكموا على ما في الصحيحين، وما صححه الأئمة بالصحة

  وأوجبوا على كل مسلم العمل بذلك. 

الذي لا يجوز فيه نقاش، ولا  وجعلوا تصحيح أولئك الأئمة بمنزلة الدليل

  لا في المتن ولا في الإسناد. ،يقبل فيه اعتراض أو قدح

وفي كتب مصطلح  ،ولهم كلام في هذا الباب مذكور في مقدمة فتح الباري

الحديث، والذي دعاهم إلى ذلك هو المحافظة على المذهب وحياطته، ولولا 

ل، مبتدع، خارج عن لأنه مذهب باط ذلك لتفسخ وتفتت وذهبت به الرياح؛

فبنوا في وجه فطر  ك احتاجوا إلى تحصينه بحصون قوية،دين الإسلام، لذل

وحالوا بينها وبين خرافاتهم وبدعهم بأن قالوا: إنه لا عبرة بحكم  ،العقول

وتمييز الحسن من  ،ولا يجوز الاعتماد عليه في تمييز الحق من الباطل ،العقول

  وتمييز العدل من الظلم...إلخ.  ،وتمييز الهدى من الضلال ،القبيح

فأهملوا حكم العقل تماماً، وجعلوا إهماله وطرحه من قواعد المذهب 

وقالوا: إن رجال الصحيحين، وأسسه، وحرموا النقاش حول رجال 

الصحيحين قد تجاوزوا القنطرة، فلا يسمع فيهم كلام، ولا يقبل فيهم قدح، 



   ٢٧٣        في خلود الفساق في نار جهنم

يحين، وقالوا إنهما أصح وحرموا كذلك نقد أي حديث من أحاديث الصح

كتاب بعد كتاب االله تعالى، ومنعوا من ذكر ما شجر بين الصحابة، وحكموا لهم 

  جميعاً بالثقة والعدالة.

وكل ذلك من أجل سد الأبواب والمنافذ في وجه النقد الذي سيقضي على 

  ويجتثه من جذوره.  ،مذهبهم

  قولنا في الأحاديث التي يرويها أهل السنة

والذي نقول به في الأحاديث التي يرويها البخاري ومسلم وغيرهما من أئمة 

أنه لا ينبغي قبولها برمتها كما يقول أهل السنة، ولا والجماعة هو: أهل السنة 

اك موازين في كل حديث، وهن جتهادينبغي ردها كلها، بل اللازم هو النظر والا

   لمعرفة الصحيح وتمييزه:

العرض على كتاب االله تعالى، فما وافق كتاب االله تعالى، فهو صحيح، وما  -١

  لم يوافقه فهو غير صحيح. 

 ،العرض على ميزان الفطرة، فما أنكرته فطر العقول، فليس بصحيح -٢

 وهذا الميزان خاص بمعرفة الأحاديث الخرافية. 

للحديث  إذا كثرت طرق الحديث، واشتهرت، فإن النفس تطمئن إلى أن -٣

أصلاً فيحصل الظن بصحته، وربما بلغ الحديث بكثرة أسانيده وطرقه إلى حد 

 التواتر، وبذلك يحصل العلم بصحته وصدقه. 

 عمل علماء الأمة بالحديث وإن كان أحادياً دليل على صحته.  -٤

وذلك لما  ؛هل البيت % وجب طرحهذا كان الحديث مخالفاً لما عليه أإ -٥

  لى وعن رسوله من تزكيتهم. جاء عن االله تعا



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٧٤

  الشفاعــــة

في يوم القيامة، وأن  ÷لا خلاف بين المسلمين في ثبوت شفاعة النبي 

وإنما فاعة المقبولة، ، هو الش÷المراد بالمقام المحمود الذي وعد االله به نبيه 

  الخلاف في من يستحقها.

إنها خاصة بالمؤمنين التائبين، يرقيهم االله  وجمهور المعتزلة: %فقال أئمتنا 

  ومن نعيم إلى نعيم أسنى. تعالى بها من درجة إلى درجة أعلى، 

أما من يستحق النار فلا حظ له في الشفاعة ولا نصيب، وهو خالد في النار 

  مع الخالدين، ومعذب مع المعذبين. 

  الشفاعة لأهل الكبائر :الرد على من قال

الشفاعة لا تكون إلا لأهل الكبائر ليعفى عنهم  إن وقالت المجبرة:

  تفضلاً.  ويدخلون الجنة

لأهل الكبائر من أمته يخرجهم االله تعالى  ÷شفاعة النبي  :وقال بعضهم

  بها من النار إلى الجنة. 

ا {والجواب عليهم في قوله تعالى: 
َ
لهِ

ْ
ةٍ بمِِث

َ
ئ
ĕ
Ʉ

َ
زَاءُ س

َ
اتِ ج

َ
ئ
ĕ
Ʉ

Ē
وا اɎس

ُ
ب

َ
س

َ
 ك

َ
ِين

Ē
Ȇَوا

 
َ
 منِ

ً
عا

َ
 قطِ

ْ
م

ُ
ه

ُ
وه

ُ
 وجُ

ْ
ت

َ
شِي

ْ
غ

ُ
ا أ

َ
م

Ē
ȫ
َ
ɇ
َ
صِمٍ ك

َ
Ȁ 

ْ
ِ مِن

Ē
ȥا 

َ
 مِن

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ ا

َ
 م

ٌ
ة

Ē
 ذِل

ْ
م

ُ
ه

ُ
ق

َ
ه

ْ
ر
َ
وَت

 
َ
ون ُȅِا

َ
ا خ

َ
 ȯيِه

ْ
م

ُ
ارِ ه

Ē
ǽا 

ُ
اب

َ
ح

ْ
ص

َ
 أ

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
 أ
ً
لمِا

ْ
ظ

ُ
لِ م

ْ
ي
Ē
  .[یونس] }̜اɎل

صِمٍ {فقوله تعالى: 
َ

Ȁ 
ْ
ِ مِن

Ē
ȥا 

َ
 مِن

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏ ا

َ
  فع وغيره. نص في نفي الشا }م

 {وفي قوله تعالى: 
ً
وءا

ُ
 س

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
ابِ م

َ
كِت

ْ
لِ ال

ْ
ه

َ
اĕŚِ أ

َ
م

َ
 أ

َ
 وَلا

ْ
م

ُ
Ȳ

ĕ
اȫيِ

َ
م

َ
 بأِ

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ل

 
ً
صƷِا

َ
 ن

َ
 وَلا

ً
ِ وǾَِّا

Ē
ȥونِ ا

ُ
 د

ْ
 مِن

ُ َ
Ȅ 

ْ
دِ

َ
ĥ 

َ
زَ بهِِ وَلا

ْ ُ
ĥͼ{ [النساء].  

ن وهذه الآية نص صريح في نفي أي مدافع وناصر وشافع لأهل السيئات م

  لأن الخطاب للصحابة والمسلمين ولأهل الكتاب.  ؛÷أمة محمد 

 {وقوله تعالى: 
ُ
اع

َ
ط

ُ
Ȭ ٍفِيع

َ
 ش

َ
ِيمٍ وَلا

َ
ŉ 

ْ
 مِن

َ
ǐِِمɎا

Ē
ا Ɏلِظ

َ
ا {،  و [غافر] }̓م

َ
وَم

ارٍ 
َ

ص
ْ
ن
َ
 أ

ْ
 مِن

َ
ǐِِمɎا

Ē
  . [البقرة] }ɎЏلِظ



   ٢٧٥        الشفاعــــة

 {ستثناء في قوله تعالى: وقد تستدل المجبرة بالا
َ
ِين

Ē
Ȇا ا

Ē
م
َ
أ
َ
ارِ ف

Ē
ǽا ƛِ

َ
وا ف

ُ
ق

َ
ش

 
ٌ

هِيق
َ
Ʒٌِȯ وشَ

َ
ا ز

َ
 ȯيِه

ْ
م

ُ
ه
َ
Ɏͫ  َاء

َ
ا ش

َ
 م

Ē
 إلاِ

ُ
ض

ْ
ر

َ ْ
 وَالأ

ُ
اواَت

َ
م

Ē
تِ اɎس

َ
ام

َ
ا د

َ
ا م

َ
 ȯيِه

َ
اȅِيِن

َ
خ

 
ُ
رɋِد

ُ
ا ي

َ
 Ɏمِ

ٌ
ال

Ē
ع

َ
ȯ 

َ
ك

Ē
Ɋ
َ
 ر

Ē
 إنِ

َ
ك

ē
Ɋ
َ
فقالوا: إلا ما شاء ربك من إخراج أهل  [ھود] }ͬر

  الكبائر بالشفاعة من النار. 

ا {ستثناء قد وقع في حق الذين سعدوا الا قلنا:
َ
ا م

َ
 ȯيِه

َ
اȅِِين

َ
ةِ خ

Ē
نَ

ْ
Ŀا ƛِ

َ
ف

وذٍ 
ُ
ذ

ْ َ
Ń َ ْƷ

َ
Ȯ ًاء

َ
ط

َ
ȭ 

َ
ك

ē
Ɋ
َ
اءَ ر

َ
ا ش

َ
 م

Ē
 إلاِ

ُ
ض

ْ
ر

َ ْ
 واَلأ

ُ
اواَت

َ
م

Ē
تِ اɎس

َ
ام

َ
وقد  ،[ھود] }ͭد

تثناء في سالجنة خالدون فيها أبد الآبدين، وأن المراد بالا على أن أهل تفاقوقع الا

  وهو وقت وقوفهم في المحشر. م هو قبل دخول الجنة، حقه

وعلى هذا فيكون المراد بالاستثناء في حق الأشقياء مثل الاستثناء في حق أهل 

  والفرق بين التفسيرين تحكم. الجنة، 

  ((شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي)) :الكلام على حديث

الكبائر  شفاعتي لأهلكحديث: (( ÷جاءت الأحاديث عن النبي  :قالوا

  )). من أمتي

قرآن فإنه يجب طرحه، ولا يجوز إذا جاء الحديث بخلاف ما جاء به ال :قلنا

  لتفات إليه، ولا العمل به. الا

وهذا مع أن راوي الحديث عبد االله بن عمرو بن العاص، وهو من أعداء أمير 

أنه قال في حق  ÷المحاربين له مع معاوية، وقد صح عن النبي  #المؤمنين 

  روى ذلك مسلم وغيره.  ))لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق: ((علي

  )). وسلمك سلمي ،حربك حربي(( لعلي: ÷وقال 

واخذل  ،اللهم انصر من نصرهفي حديث الغدير في حق علي: (( ÷وقال 

 .))خذله.. من

هو الخليفة الراشد، وأن معاوية وأعوانه بغاة،  #وقد اتفق الجميع أن علياً 

  ولا خلاف في ذلك بين أهل السنة وغيرهم، والباغي مجروح العدالة. 



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٧٦

وقد جاء من السنة أحاديث كثيرة تعارض هذا الخبر الذي رواه ابن العاص، 

((÷من ذلك قوله  ولا  ،ولا مدمن خمر ،لا يدخل الجنة صاحب مكس: 

((÷وقوله ))،ولا منَّان ،ولا قاطع رحم ،مؤمن بسحر لا يدخل الجنة : 

  والأحاديث في هذا الباب كثيرة. ))، بخيل

لا إله إلا االله  :بأنَّ من قال ÷جاءت الأحاديث الكثيرة عن النبي  :قالوا

  الجنة.  دخل

لا إله إلا االله هي كلمة الإخلاص، وعنوان الأعمال الصالحة، فإذا لم  :قلنا

  تستتبعها الأعمال الصالحة ولم تلحقها فإنما هي استهزاء و نفاق. 

ا {ودليل ذلك قوله تعالى: 
َ
ْهِ م َǾِإ 

َ
زِل

ْ
ن
ُ
ا أ

َ
ĕŦِ وَم

Ē
ǽَوا ِ

Ē
ȥِبا 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
وا ي

ُ
ن

َ
Ǔ 

ْ
و
َ
Ɏَو

Ǿَِاءَ 
ْ
و

َ
 أ

ْ
م

ُ
وه

ُ
ذ

َ Ē
Ĺ٨١[المائدة:  }الآية ...ا[.  

 {وقال تعالى: 
ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
Ȭ 

ُ Ē
ȥَوا ِ

Ē
ȥا 

ُ
ول

ُ
رسَ

َ
Ɏ 

َ
ك

Ē
 إنِ

ُ
د

َ
ه

ْ
ش

َ
Ⱥ وا

ُ
Ɏا

َ
 ق

َ
ون

ُ
افقِ

َ
ن
ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
اءَك

َ
ا ج

َ
إذِ

 
َ
ون

ُ
ذِب

َ
ǔ

َ
 ل

َ
ǐِِافق

َ
ن
ُ
م
ْ
Ɏا 

Ē
 إنِ

ُ
د

َ
ه

ْ
ش

َ
Ȼ 

ُ Ē
ȥَوا 

ُ ُ
Ȅو

ُ
رسَ

َ
Ɏ 

َ
ك

Ē
  . [المنافقون] }̂إنِ

))  ل الجنة وإن زنى وإن سرق....من قال لا إله إلا االله دخوأما حديث: 

 {قال تعالى:  ،لمعارضته القرآن ؛لتفات إليهالحديث)) فلا ينبغي الا
َ

 لا
َ
ِين

Ē
Ȇوَا

 
َ

 وَلا
ĕ

َق ْŁِبا 
Ē

 إلاِ
ُ Ē
ȥا 

َ
م

Ē
ر

َ
ŧِ ح

Ē
 ال

َ
س

ْ
ف
Ē
ǽا 

َ
ون

ُ
ل
ُ
ت

ْ
ق

َ
Ȭ 

َ
رَ وَلا

َ
 آخ

ً
ا
َ
ōِإ ِ

Ē
ȥا 

َ
ع

َ
 م

َ
ون

ُ
ع

ْ
د

َ
ي

 
ْ
ل
َ
 ي

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

ْ
ل

َ
ع

ْ
ف

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 وَم

َ
ون

ُ
ن
ْ
ز
َ
 ي

ً
اما

َ
ث
َ
 أ

َ
  ͅق

ْ ُ
ȇ

ْ َ
Ľَةِ و

َ
ام

َ
قِي

ْ
 ال

َ
م

ْ
و
َ
 ي

ُ
اب

َ
ذ

َ
ع

ْ
 ال

ُ َ
Ȅ 

ْ
ف

َ
ȭا

َ
ض

ُ
ي

 
ً
انا

َ
ه

ُ
ɏ ِيِهȯ͆  

ً
اŁِا

َ
 ص

ً
لا

َ
م

َ
ȭ 

َ
مِل

َ
 وَع

َ
ن

َ
 وَآم

َ
اب

َ
 ت

ْ
ن

َ
 م

Ē
  . ][الفرقان }... الآيةإلاِ

  الحديث)).لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن... ولمعارضته لما في الصحاح: ((

  االله إذا صدرت من قلب قد امتلأفكلمة الإخلاص التي هي لا إله إلا ،وبعد

وأيقن أن لا ملجأ له من االله إلا  ،والتصديق بوعده ووعيده ،من مهابة االله وخشيته

 ،فإن لا إله إلا االله تعتبر في هذه الحال دخولاً في حصن االله ومعقل أمنه ؛إليه

فسير الأحاديث التي رويت في هذا ورجوعاً عن عصيانه إلى طاعته، وعلى هذا ت

((÷الباب، مثل قوله   من دخل حصني أمن من ،لا إله إلا االله حصني: 
   ونحوهما. ))من كان آخر كلامه لا إله إلا االله دخل الجنةوحديث: (( ))عذابي...



   ٢٧٧        تعذيب أطفال المشركين

  . وترجمة لها ،وحينئذ فلا إله إلا االله عبارة عن التوبة

ولا بد من حصول ما ذكرنا وإلاّ لم تكن لا إله إلا االله نافعة ولا مقبولة، ومن 

هنا رد االله تعالى شهادة المنافقين بألسنتهم كما سمعت في الآية السابقة وقال 

 {عنهم: 
ْ
وɊهِِم

ُ
ل
ُ
 Ɨِ ق

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ا ل

َ
 م

ْ
تهِِم

َ
Ƀِس

ْ
Ɏ
َ
 بأِ

َ
ون

ُ
Ɏو

ُ
ق

َ
Ȭ{  :١١[الفتح[.  

  االله بهذا دون سائر الأذكار.  لم خصت كلمة لا إله إلا فإن قلت:

 ،لما فيها من الدلالة يوم جاء االله تعالى بالإسلام على ترك الشرك :قلت

ن الرجل إذا قالها دل قوله لها على لإسلام والتوحيد، فكاوالدخول في دين ا

رجوعه عن دين المشركين ودخوله في دين المسلمين دلالة صريحة وواضحة، 

لا إله إلا وا من الرجل الداخل في الإسلام بشهادة أن وقد كان المسلمون إذا رأ

ستقامة عرفوا أنه صادق في دخوله الإسلام، وإن رأوا منه االله إذا رأوا منه الا

التفريط في شيء من طاعة االله ورسوله اتهموه بالنفاق، ومن هنا قال االله تعالى في 

مِ {الأعراب: 
ْ
ؤ

ُ
 ت

ْ
م
َ
Ɏ 

ْ
ل

ُ
ا ق

Ē
ن
َ
 آم

ُ
رَاب

ْ
ع

َ ْ
تِ الأ

َ
ال

َ
لِ ق

ُ
خ

ْ
د

َ
ا ي

Ē
م
َ
Ɏَا و

َ
ن
ْ
م

َ
ل

ْ
س

َ
وا أ

ُ
Ɏو

ُ
 ق

ْ
Ȳِن

َ
وا وَل

ُ
ن

ا 
ً
ئ
ْ
Ʉ

َ
 ش

ْ
م

ُ
Ȳِال

َ
م

ْ
ȭ

َ
 أ

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
لتِ

َ
 ي

َ
 لا

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
 وَر

َ Ē
ȥوا ا

ُ
طِيع

ُ
 ت

ْ
 وɉَنِ

ْ
م

ُ
ȲِɊو

ُ
ل
ُ
 Ɨِ ق

ُ
ان

َ
يم ِ

ْ
الإ

 
ٌ
حِيم

َ
 ر

ٌ
ور

ُ
ف

َ
Ȯ 

َ Ē
ȥا 

Ē
وا  ̏إنِ

ُ
اب

َ
ت
ْ
ر
َ
 ي

ْ
م
َ
Ɏ 

Ē
م

ُ
Ȫ ِȄِو

ُ
س

َ
ِ وَر

Ē
ȥِوا با

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
م
ْ
Ɏا ا

َ
م

Ē
ȫِإ

 
َ
ون

ُ
ادِق

Ē
 اɎص

ُ
م

ُ
 ه

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
ِ أ

Ē
ȥيِلِ اɀ

َ
 Ɨِ س

ْ
سِهِم

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
 وأَ

ْ
اɎهِِم

َ
و

ْ
ɏ

َ
وا بأِ

ُ
د

َ
اه

َ
 [الحجرات] }̐وجَ

 {وقال سبحانه: 
ْ
ؤ

ُ
ɏ 

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
 إنِ

ُ َ
Ȅو

ُ
س

َ
 وَر

َ Ē
ȥوا ا

ُ
طِيع

َ
 وأَ

َ
ǐِ[الأنفال]}̂مِن.  

   المشركين أطفال تعذيب

إن االله سبحانه وتعالى سيعذب أطفال المشركين يوم القيامة في  قالت المجبرة:

  نار جهنم بذنوب آبائهم. 

لخديجة:  ÷ولهم على ذلك شبه ذكرها ابن كثير في تفسيره، منها قوله 

  )).شئت لأسمعتك ضغاءهم في النار  لو((

رَى {أن االله تعالى قال: والجواب واالله الموفق والمعين: 
ْ
خ

ُ
 أ

َ
ر

ْ
 وِز

ٌ
ة
َ
 واَزِر

ُ
زِر

َ
 ت

َ
وَلا

 
ً
ولا

ُ
س

َ
 ر

َ
ث

َ
ع

ْ
ب
َ
ȫ 

Ē
Š

َ
 ح

َ
ǐِȨ

ĕ
ذ

َ
ع

ُ
ا م

Ē
ن
ُ
ا ك

َ
   .[الإسراء] }̐وَم



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٧٨

 {وقال سبحانه: 
ٌ
ة

َ
هِين

َ
 ر

ْ
ت

َ
ب

َ
س

َ
ا ك

َ
سٍ بمِ

ْ
ف

َ
ȫ 

ē ُ
Ǘ̧{[المدثر] } 

َ
ك

ē
Ɋ
َ
 ر

ُ
لمِ

ْ
ظ

َ
Ȭ 

َ
وَلا

 
ً
دا

َ
ح

َ
((، [الكھف] }̲أ رفع القلم عن ثلاثة: عن الصبي وفي الحديث المشهور: 

)).حتى يبلغ... الحديث 

 هذا أما الأحاديث التي ذكروها فهي إن صحت أحاديث آحادية، لا تفيد في

  الباب، لأن المطلوب العلم. 

فقد اتفق المسلمون جميعاً على أن االله تعالى عدل حكيم، لا يظلم  ،وبعد

تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجراً عظيماً، وفي ذلك دليل  مثقال ذرة وإن

واضح على أن االله تعالى لا يفعل ما يتنافى مع ذلك، وليس من العدل تعذيب 

ولو جاز ذلك على االله لكان ، أو تعذيبهم بذنوب آبائهم ،الأطفال بغير ذنب

اً تمدحاً خالياً عن تمدح االله تعالى بما تمدح به من العدل والحكمة وأنه لا يظلم أحد

وترويجاً خادعاً، تعالى ربنا وتقدس عن  ،أي معنى، أي أنه يكون تمدحاً كاذباً 

ا{ذلك علواً كبيراً، 
ً
دِيث

َ
ِ ح

Ē
ȥا 

َ
 مِن

ُ
ق

َ
د

ْ
ص

َ
 أ

ْ
ن

َ
 { [النساء] }͘وَم

َ
 منِ

ُ
ق

َ
د

ْ
ص

َ
 أ

ْ
ن

َ
وَم

 
ً

ِ Ȱيِلا
Ē

ȥاͻ{ [النساء].  

فلا يلتفتون لصياح  ،مىغير أن المجبرة قد أعمى أبصارهم التقليد الأع

Ɨِ ŧِ {الآيات وهديرها، 
Ē
 ال

ُ
وب

ُ
ل

ُ
ق
ْ
ƪَ ال

ْ
ع

َ
ȩ 

ْ
Ȳِن

َ
 وَل

ُ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
ƪَ الأ

ْ
ع

َ
ȩ 

َ
ا لا

َ
ه

Ē
ȫِإ

َ
ف

ورِ 
ُ
د

ē
  .[الحج] }̯اɎص

   القـــبر عــذاب في

 %   وعذاب القبر ثابت لأهل النار، ثبت

القبر روضة من رياض الجنة ((: ÷ ، من ذلك قوله÷ ذلك عن النبي

  )). أو حفرة من حفر النار

أحدهما كان يمشي  :نهما ليعذبان وما يعذبان في كبيرإوحديث: ((... 

  )). بالنميمة، والآخر لا يستنزه من البول

  ).متحانوعثرة الاقعد في حفرته نجياً لبهتة السؤال أ: (.... #ومن كلام علي 



   ٢٧٩        في عــذاب القـــبر

  : أنه كان يتعوذ من عذاب القبر. ÷ومما اشتهر عن النبي 

ين عذاب القبر من ثلاثة: من البول والدَّ : (#وفي المجموع بسنده عن علي 

) وهو في أمالي أحمد بن عيسى بسند صحيح، وفي أمالي المرشد باالله بسند والنميمة

ابتِِ {: ÷صحيح عن النبي 
Ē
Ǽلِ ا

ْ
و

َ
ق
ْ
وا باِل

ُ
ن
َ
 آم

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ Ē
ȥا 

ُ
ت

ĕ
ب
َ
ɂ
ُ
: قال ]٢٧راھیم:[إب }ي

  )). عند مسألة منكر ونكير في القبر((

%، وروي أيضاً مثل ذلك عن علي بن الحس ين وأبي جعفر وزيد بن علي 

اتِ { عن الإمام زيد بن علي في تفسير: وروى
َ
م

َ
م
ْ
Ɏا 

َ
ف

ْ
قال  ]٧٥[الإسراء:  }ضِع

عذاب القبر، وروي أيضاً عن أبي جعفر، وزيد بن علي: العذاب الأدنى عذاب 

  القبر والدابة و... إلخ. 

%:  وروى ِ {أيضاً عنهم 
ْ

ǐ
َ
ت
َ
Ƀ
ْ
ا اث

َ
ن
َ
ت
ْ
Ʉ
َ
ي

ْ
ح

َ
ِ وأَ

ْ
ǐ

َ
ت
َ
Ƀ
ْ
ا اث

َ
ن
Ē
ت
َ
م

َ
قالوا:  ]١١[غافر:  }أ

  إحياؤهم في القبور... إلخ. 

أن تدافنوا لدعوت االله لولا : ((÷أيضاً بسند صحيح عن النبي  ىورو

  )).أن يسمعكم من عذاب القبر ما أسمعني

بعض حوائط المدينة،  ÷دخل النبي  :أيضاً بسند صحيح قال ىورو

)) هذه أصوات يهود فسمع أصوات يهود تعذب عند مغربان الشمس فقال: 

  انتهى.  ))تعذب في قبورها

ك أنَّه لا خلاف للقاضي عبد الجبار المعتزلي: وجملة ذل قال في شرح الأصول

فيه بين الأمة إلا شيء يحكى عن ضرار بن عمرو وكان من المعتزلة ثم التحق 

بالمجبرة، ولهذا ترى ابن الراوندي يشنع علينا ويقول: إن المعتزلة ينكرون 

  انتهى.  به.  عذاب القبر، ولا يقرون

 قد نشاهد المصلوب على حالة واحدة لا يتغير، وأجساد الموتى فيوقد يقال: 

  ثار عذاب النار. من آولا يشاهد هناك شيء  ،القبور تبلى وتتفتت

العذاب في الحياة الدنيا إنما هو للأرواح، أما عذاب الأجساد والأرواح  قلنا:

فإنّما هو في الآخرة، وكذلك النعيم للمؤمنين إنّما هو للأرواح، وفي ذلك ما جاء 

  خضر... إلخ. من أن أرواح المؤمنين في حواصل طير  ÷عن النبي 



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٨٠

أما نعيم المأكل والمنكح ولذة ذلك والتمتع به فإنما هو في الآخرة في جنات 

ِ { النعيم، ويدل على ما قلنا قوله تعالى في الشهداء:
Ē

ȥا 
َ
ةٍ مِن

َ
م

ْ
 بنِعِ

َ
ون ُǮِ

ْ
ɀ
َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ

لٍ 
ْ
ض

َ
  .]١٧١عمران:  [آل }وَف

  ويشهد لما ذكرنا أنا نشاهد الأجساد في القبور هامدة جامدة لا حياة فيها. 

ولما كان آخر عهدنا بالميت حين دفنه في قبره أضيف العذاب إلى القبر، هذا، 

  وكذلك النعيم، وفي الواقع أن العذاب والنعيم للأرواح في سجين أو في عليين.

  كيف يقع عذاب الأرواح ونعيمها؟ 

 ؛ف يقع عذاب الأرواح أو نعيمها والعذاب إنما يصح للأجسادكي فإن قيل:

  ح فلا إحساس لها؟لأنها هي التي تحسس أو تتنعم، أما الأروا

يمكن أن العذاب الذي يلحق الأرواح هو من جنس المخاوف  :قلنا

  والأفزاع والضيق وما أشبه ذلك. 

وتماماً كما يلحق الروح التي ترى في المنام شيئاً من ذلك، وعلى هذا فتعرض 

أرواح المجرمين على نار جهنم فتشاهد ما هناك من شديد العذاب وأهوال 

الجحيم وعذاب المجرمين، وترى ما أعد االله للمجرمين والظالمين، فيدخلها عند 

  لمه إلا االله. ذلك من الخوف والفزع والهم والغم والضيق، ما لا يع

ا { ويمكن أن يفسر على ذلك قوله تعالى في آل فرعون:
َ
ه
ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
ون

ُ
رَض

ْ
ع

ُ
Ȭ 

ُ
ار

Ē
ǽا

ابِ 
َ
ذ

َ
ع

ْ
 ال

Ē
د

َ
ش

َ
 أ

َ
ن

ْ
و

َ
ع

ْ
 فرِ

َ
وا آل

ُ
خِل

ْ
د

َ
 أ

ُ
ة

َ
اع

Ē
 اɎس

ُ
وم

ُ
ق

َ
ȩ 

َ
م

ْ
و
َ
ɋَا و

ď
شِي

َ
ا وَع

ď
و

ُ
د

ُ
  . [غافر] }̯غ

  ولا مانع من رجوع الروح إلى القبر لتعذب فيه. 

من الثقات، ورووا لنا عن ما شاهدوا من آثار العذاب، ومن  وقد شاهد كثير

  نزوله على القبور، ومن سماع صياح المعذبين. 

ولا عند  ،وعلى الجملة فعذاب القبر مما لا شك فيه ولا خلاف عند أئمتنا %

  كما سمعت من كلام القاضي عبد الجبار، وإنما الخلاف في كيفيته. ووقته.  ،غيرهم



   ٢٨١        في الصــــور

فلا ينبغي لمسلم أن يشكك في حصوله مع هذه الأدلة الواضحة التي هي 

وإجماع أئمتنا %، والروايات الصحيحة الثابتة في صحاح أهل  ،الأمة اتفاق

%، وكلها متلقاة بالقبول والتسليم من غير نكير على   السنة، وصحاح أئمتنا

  طول التاريخ إلى اليوم. 

يمان به والتصديق، بل إن الحجة وبمثل ذلك تقوم الحجة على وجوب الإ

  ذلك.   تقوم بأقل من

وفي ظني أن من أنكر عذاب القبر في هذا الزمان لم يطلع على ما ذكرنا من 

  الأدلة، ولو أنه اطلع عليها لم يتجاسر على الإنكار. 

   الصُــــوُر في

ورِ {المذكور في قوله تعالى:  :الصور
ē

 Ɨِ اɎص
ُ
خ

َ
ف

ْ
ن
ُ
Ȭ 

َ
م
ْ
و
َ
ɋَ٨٧[النمل:  }...و[ 

ر الأموات، ينفخ فيها االله الروح، ويحييها للحساب والجزاء وَ ونحوه، المراد به صُ 

  يوم القيامة.

ذكر ذلك الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين بن القاسم %، وهو المأخوذ 

  من كلام القاسمية، وحكى الإمام المهدي مثل ذلك عن قتادة وأبي عبيدة.

والصور جمع الصورة، والعرب تقول: صورة م طويل: قال الهادي في كلا

  .وصورتان وصور، ثم تجمع الصور فيكون جمعهاً صوراً، فهذا معنى الصور

  والنفخ في الصور نفختان: 

  ينفخ االله فيها لإفنائها.  :إحداهما

  ينفخ االله فيها لإحيائها للحساب والجزاء.  :والثانية

ولهذا الجمع نظائر في لغة العرب مثل: النقُْب جمع : # قال صاحب الأساس

قطنة، والبسر جمع نقبة، والصوف جمع صوفة، والعطب جمع عطبة، والقطن جمع 

مما ميز واحده بالتاء، وعلى الجملة أن محققي علماء العربية  بسرة، ونحو ذلك

  . ياس فيما عدا صنعة البشر.... إلخأجمعوا على أن ذلك ق



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٨٢

بل الصور المذكور مجاز عن صوت يحدثه االله تعالى لإفزاع الخلائق  :وقيل

  . #وإماتتهم وإحيائهم، ذكر ذلك الإمام أحمد بن سليمان 

 {واستدل بقوله تعالى: 
ُ َ
Ȅ 

َ
ج

َ
 عِو

َ
اƐَِ لا

Ē
ȅا 

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
ئذٍِ ي

َ
م

ْ
و
َ
وقوله  ]١٠٨[طھ:  }..ي

رٍ {تعالى: 
ُ
Ȳ

ُ
ءٍ ن ْ َ

Ž 
َ

Ƥِاعِ إ
Ē
ȅا 

ُ
ع

ْ
د

َ
 ي

َ
م
ْ
و
َ
  . [القمر] }̇ي

ادِ {وقوله تعالى: 
َ
ن
ُ
م
ْ
Ɏادِ ا

َ
ن
ُ
Ȭ 

َ
م

ْ
و
َ
 ي

ْ
مِع

َ
ت

ْ
  ونحوها..  ]٤١[ق:  }... الآيةواَس

  وما ذهب إليه الإمام أحمد بن سليمان محتمل... إلخ.  :قال شارح الأساس

، #مه إسرافيل بل الصور قرن كهيئة البوق، قد التق: وقالت الحشوية

  بذلك.   لينفخ فيه متى أمر

  لا ثقة بأخبار الحشوية حيث لم يروه غيرهم.  :قلنا

ورِ {والناقور المذكور في قوله تعالى: 
ُ
اق

Ē
ǽا Ɨِ َقِر

ُ
ا ن

َ
إذِ

َ
  ̉ف

ٌ
م
ْ
و
َ
ئذٍِ ي

َ
م

ْ
و
َ
 ي

َ
Ɏكِ

َ
ذ

َ
ف

 ٌƷِس
َ
 ،من الكنايات، والمعنى فإذا حان وقت البعث والنشور ،[المدثر] }̊ع

  وحلول الوعد فذلك...إلخ.

  الموعود به.فالنقر عبارة عن حلول الوقت 

  وعلى هذا التفسير يمكن تفسير الصور المتقدم ذكره.

والذي يدل على ما ذكرنا من الكناية أن االله تعالى عبر عن ذلك في آيات 

 {أخرى فقال 
ُ
ة

َ
اقعِ

َ
و
ْ
Ɏتِ ا

َ
ع

َ
Ȱَا و

َ
 { ،}إذِ

ُ
ة

Ē
ام

Ē
اءَتِ الط

َ
ا ج

َ
اءَتِ {،}إذِ

َ
ا ج

َ
إذِ

 
ُ
ة

Ē
اخ

Ē
 {، }اɎص

ُ
ة

َ
ارعِ

َ
ق
ْ
  ̂ال

ُ
ة

َ
ارعِ

َ
ق
ْ
ا ال

َ
  .}.... الآيةم

  فيكون نقر الناقور هو حصول الواقعة والقيامة والطامة و...إلخ. 

 {ومثل ذلك: 
َ

ئذٍِ وَلا
َ
م

ْ
و
َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
َ
ن
ْ
Ʉ
َ
 ب

َ
اب

َ
س

ْ
Ⱥ
َ
 أ

َ
لا

َ
ورِ ف

ē
 Ɨِ اɎص

َ
فِخ

ُ
ا ن

َ
إذِ

َ
ف

 
َ
ون

ُ
Ɏَاء

َ
س

َ
Ɂ
َ
  .[المؤمنون] }ͦي

 {فيكون المعنى في هذه الآية هو المعنى في قوله تعالى: 
ُ
ة

Ē
ام

Ē
اءَتِ الط

َ
ا ج

َ
إذِ

َ
ف

َى ْƱ
ُ
ك

ْ
  ̣ال

َ
ƒ

َ
ا س

َ
 م

ُ
ان

َ
س

ْ
Ⱥِ

ْ
رُ الأ

Ē
ك

َ
ذ

َ
ت
َ
Ȭ 

َ
م

ْ
و
َ
 { [النازعـات] }̤ي

ُ
ة

Ē
اخ

Ē
اءَتِ اɎص

َ
ا ج

َ
إذِ

َ
 ̢ف

خِيهِ 
َ
 أ

ْ
ءُ مِن

ْ
ر

َ
م
ْ
Ɏا 

ē
فِر

َ
 ي

َ
م

ْ
و
َ
  .[عبس] }̣ي



   ٢٨٣        القيـــامـــة

 يموت ويحتمل أن المراد بالنفخة الأولى أن يحدث االله تعالى ويخلق صوتاً هائلاً

 ،والنفخ الثاني عبارة عما ذكرنا من البعث والنشوركل من نفخ فيه الروح، به 

  وليس هناك صوت. 

نه تعالى إذا أراد أن يستأصل جرياً على عادة االله وسنته، حيث إوإنما قلنا ذلك 

بالموت أمة من الأمم أماتها بالصواعق والصيحات، وقد ذكر االله تعالى ذلك في 

  آيات كثيرة. 

بالأصوات الهائلة أما الإحياء فلم تجر الله تعالى عادة بأن ينفخ فيها الأرواح 

  والصيحات.   والصواعق

   القيـــامـــة

اسم لوقت بعث الناس وإحيائهم وخروجهم من قبورهم، واسم  القيامة:

لوقت الحساب والجزاء على الأعمال، فيوم القيامة اسم لوقت حصول تلك 

منها: الحاقة، والطامة،  ، تعالى في القرآن بأسماء كثيرةالأشياء، وقد سماها االله

  والواقعة، والقارعة، والصاخة. 

حصول العلم القاطع واليقين الذي لا شك فيه بصدق  :ووجه حسن ذلك هو

 {وعد االله ووعيده وجنته وناره، وتماماً كما قال سبحانه وتعالى: 
َ
د

ْ
ه

َ
ِ ج

Ē
ȥِوا با

ُ
م

َ
س

ْ
ق
َ
وأَ

 
َ

 لا
ْ
انهِِم

َ
م

ْ
Ȭ
َ
  أ

َ
اسِ لا

Ē
ǽا َ َƵ

ْ
Ɉ

َ
 أ

Ē
Ȳِن

َ
ا وَل

ď
ق

َ
هِ ح

ْ
ي
َ
ل

َ
ا ع

ً
د

ْ
 وعَ

َ
Ʀ

َ
 ب

ُ
وت

ُ
م

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 م

ُ Ē
ȥا 

ُ
ث

َ
ع

ْ
ب
َ
Ȭ

 
َ
ون

ُ
م
َ
ل
ْ
ع

َ
Ȭ̧  وا

ُ
ن

َ
Ǔ 

ْ
م

ُ
ه
Ē
ȫ
َ
Ɇ رُوا

َ
ف

َ
ȱ 

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
م

َ
ل
ْ
 ȯيِهِ وǾََِع

َ
ون

ُ
لفِ

َ
ت
ْ َ
Ľ ِي

Ē
Ȇا 

ُ
م

ُ
ه
َ
Ɏ 

َ ĕ
ǐ

َ
ɀُǾِ

 
َ
ǐِȨِذ

َ
Ų̌{ [النحل] ، صدق الرسل فيما جاءوا به، ويظهر فيتبين يوم القيامة للكافرين

ين والمتكبرين والثواب للمتقين، فيه عدل االله تعالى فيما يحكم به من العذاب للظالم

  وهناك تتم الغبطة والسرور للمطيعين، وتعظم الحسرة على المجرمين. 



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٨٤

   البــــعث

  استدل الباري تعالى على المشركين الذين أنكروا البعث بأدلة: 

  ة. بقياس العل -١

 بقياس الأولى.  -٢

ƀَِ {ين في قوله تعالى: ستدلالوقد جاء ذكر هذين الا
َ
Ⱥَو 

ً
لا

َ
ث
َ
َا م

َ
ǽ 

َ
َب َ

ǲَو

 
ٌ
مِيم

َ
 وƭََِ ر

َ
ام

َ
عِظ

ْ
Ūِ ال

ْ ُ
ĵ 

ْ
ن

َ
 م

َ
ال

َ
 ق

ُ
ه

َ
ق
ْ
ل

َ
ةٍ  ͏خ

Ē
ر

َ
ɏ 

َ
ل

Ē
و

َ
ا أ

َ
ه

َ
أ

َ
ش

ْ
Ⱥ
َ
ِي أ

Ē
Ȇا ا

َ
ييِه

ْ ُ
ĵ 

ْ
ل

ُ
ق

 
ٌ
ليِم

َ
قٍ ع

ْ
ل

َ
 خ

ĕ
ل

ُ
Ȳِب 

َ
و

ُ
  ͐وَه

ْ
م

ُ
ت
ْ
ȫ
َ
ا أ

َ
إذِ

َ
 ف

ً
ارا

َ
ِ ن

َ
Ƕ

ْ
خ

َ ْ
رِ الأ

َ
ج

Ē
 اɎش

َ
 مِن

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

َ
ل

َ
ع

َ
ِي ج

Ē
Ȇا

 
َ
ون

ُ
وقدِ

ُ
 ت

ُ
ه

ْ
  ͑مِن

َ
ق

ُ
ل
ْ َ
Ľ 

ْ
ن

َ
 أ

َ َ
Ȃ ٍادِر

َ
 بقِ

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
اوَاتِ واَلأ

َ
م

Ē
 اɎس

َ
ق

َ
ل

َ
ِي خ

Ē
Ȇا 

َ
س

ْ
Ʉ
َ
وَل

َ
أ

 
ُ
ليِم

َ
ع
ْ
 ال

ُ
ق

Ē
لا

َ ْ
łا 

َ
و

ُ
 وَه

َ
Ʀ

َ
 ب

ْ
م

ُ
ه
َ
ل
ْ
  . [یـس] إلى آخر السورة }....͒مِث

ةٍ {فقياس العلة في قوله: 
Ē
ر

َ
ɏ 

َ
ل

Ē
و

َ
ا أ

َ
ه

َ
أ

َ
ش

ْ
Ⱥ
َ
ِي أ

Ē
Ȇا ا

َ
ييِه

ْ ُ
ĵ{ ، وقياس الأولى في

اوَاتِ {قوله تعالى: 
َ
م

Ē
 اɎس

َ
ق

َ
ل

َ
ِي خ

Ē
Ȇا 

َ
س

ْ
Ʉ
َ
وَل

َ
  .}. الآية..أ

 {وقد تضمنت هذه الآية دليلاً آخر في قوله تعالى: 
َ
 منِ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
 ل

َ
ل

َ
ع

َ
ِي ج

Ē
Ȇا

 
َ
 ف

ً
ارا

َ
ِ ن

َ
Ƕ

ْ
خ

َ ْ
رِ الأ

َ
ج

Ē
 اɎش

َ
ون

ُ
وقدِ

ُ
 ت

ُ
ه

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
ت
ْ
ȫ
َ
ا أ

َ
فالقادر على ذلك قادر على أن ، }إذِ

  يجعل في العظام البالية حياة. 

حتجاج على البعث وإحياء الموتى  االله تعالى كتابه الكريم من الاوقد ملأ

  بالقياس على إحياء الأرض بالمطر، ولاسيما في السور التي نزلت بمكة. 

  ذلك دليل على إمكانه، وليس فيه دليل على حتمية وقوعه.  :فإن قلت

د على المشركين في  :قلنا ما ذكرنا هو دليل على إمكان وقوعه، وفيه الرَّ

  استنكار وقوعه، وأنه ليس ببعيد على قدرة االله. 

أما دليل حتمية وقوعه فذلك هو الخبر الصادق الذي جاء في القرآن، وأخبر 

  . ÷ به الرسول

صادق فيما أخبر به  ÷الدليل القاطع أن القرآن حق، وأن النبي  وقد دلَّ 

  . ÷عن ربه، وذلك هو ظهور المعجزات المصدقة للنبي 



   ٢٨٥        البــــعث

وقد تتمكن بعض العقول السليمة من الوصول بمفردها إلى الإيمان  ،هذا

  باليوم الآخر، وقد روي عن بعض العرب أنهم كانوا يقولون: 

ر، يجازى فيها المحسن على إحسانه، والمسيء إنه لا بد من دار بعد هذه الدا

  على إساءته، منهم قس بن ساعدة، ومنهم الزبير بن عبد المطلب، وغيرهما كثير. 

فإذا كان الخبر باليوم تم على صاحبه دفع الضرر المحتمل، فإن العقل يح ،وبعد

  ودانت به أمم بعد أمم.  ،الآخر قد اشتهر عن الأنبياء والرسل، وجاءت به الكتب

فإن احتمال وقوعه عند العقل سيزيد ويقوى بلا شك، وحينئذ فإن العقل 

  سيحتم على صاحبه أن يدفع الضرر المحتمل الذي سيجيء به اليوم الآخر. 

وهذه حجة عقلية يدركها العقل، وقد احتج االله تعالى بمثلها على المشركين في 

 {قوله تعالى: 
ْ
م

ُ
ت
ْ
Ȭ
َ
أ
َ
ر

َ
 أ

ْ
ل

ُ
ũِ  ق

َ
 ب

ْ
 مِن

ٌ
اهِد

َ
 ش

َ
هِد

َ
 بهِِ وَش

ْ
م

ُ
ȩ
ْ
ر

َ
ف

َ
Ƞَو ِ

Ē
ȥدِ ا

ْ
 عِن

ْ
 مِن

َ
ن

َ
Ǔ 

ْ
إنِ

 
ْ
م

ُ
ȩ ْ َƱ

ْ
ك

َ
ت

ْ
 وَاس

َ
ن

َ
آم

َ
لهِِ ف

ْ
 مِث

َ َ
Ȃ 

َ
ائيل

ْ
ǩِ١٠[الأحقاف: }.... الآيةإ[ .  

  وعن مثل هذه الحجة يقول الشاعر الحكيم: 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

  فائدة لطيفة في التعبير عن حدوث البعث بالظن

 {في التعبير بالظن في قوله تعـالى:  -واالله أعلم-ولعل السرَّ  ،هذا
ُ

ـت
ْ
ن
َ
ن

َ
 ظ

ĕ
Śِإ

 
ْ
ه

َ
اȨيِ

َ
قٍ حِس

َ
لا

ُ
ɏ 

ĕ
Ś

َ
Ɇ̕  ٍة

َ
اضِي

َ
ةٍ ر

َ
 Ɨِ عɄِش

َ
و

ُ
ه

َ
ȯ̖{ [الحاقة] .  

 {وفي قوله تعالى: 
َ
ون

ُ
اجِع

َ
هِْ ر

َ
Ǿِإ 

ْ
م

ُ
ه
Ē
ȫ
َ
Ɇَو 

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
وا ر

ُ
ق

َ
لا

ُ
ɏ 

ْ
م

ُ
ه
Ē
ȫ
َ
Ɇ 

َ
ون

ē
ن

ُ
ظ

َ
Ȭ 

َ
يِن

Ē
Ȇ[البقرة] }̯ا 

ساب فضلاً عن العلم يستدعي كل الاهتمام وما أشبه ذلك، هو أن الظن بيوم الح

  ستعداد لدفع مخاوفه الهائلة. والا

وقد استدل االله تعالى على حتمية وقوع يوم الحساب بأن الحكمة تقتضي ذلك 

} 
َ
ون

ُ
ع

َ
ج

ْ
ر
ُ
 ت

َ
ا لا

َ
ْن َǾِإ 

ْ
م

ُ
Ȳ

Ē
ن
َ
Ɇَو 

ً
ثا

َ
ب

َ
ȭ 

ْ
م

ُ
ȱا

َ
ن

ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
م

Ē
ȫ
َ
Ɇ 

ْ
م

ُ
ت
ْ
ɀِس

َ
ح

َ
ف
َ
  ʹأ

ُ Ē
ȥا 

َ
Ƥا

َ
ع

َ
ت
َ
ȯ

 
ē

َق ْŁا 
ُ

لكِ
َ
م
ْ
Ɏالمؤمنون }...ا][ .  



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٨٦

هذه الحياة الدنيا على وفق  وتفصيل ذلك هو أن االله تعالى خلق المخلوقات في

  من السموات والأرض وما فيهما.  :الحكمة وغاية الإتقان والإبداع

فضله تعالى بالعقل قات االله تعالى في الأرض وأشرفها، والإنسان أكرم مخلو

ا {والتمييز والمنطق والفهم والعلم وتماماً كما قال سبحانه وتعالى: 
َ
ن
ْ
م

Ē
ر

َ
 ك

ْ
د

َ
ق
َ
وَل

 
َ َ
ŉَو 

َ
م

َ
ũِ آد

َ
ثƷٍِ ب

َ
 ك

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
ل

Ē
ض

َ
اتِ وَف

َ
ب
ĕ
ي

Ē
 الط

َ
 مِن

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
Ȱ
َ
ز

َ
رِ وَر

ْ
َح ْǺوَا ĕ

َ
Ʊ

ْ
 Ɨِ ال

ْ
م

ُ
اه

َ
ن
ْ
ل

 
ً
ضِيلا

ْ
ف

َ
ȩ ا

َ
ن

ْ
ق
َ
ل

َ
 خ

ْ
ن

Ē
  . [الإسراء] }ɏِ͇م

ن، فيتظالمون ويتقاتلون ثم خلىّ سبحانه وتعالى بين عباده، وبين فعل ما يريدو

رها بينهم ليست بطويلة. ثم إنه سبحانه وتعالى يتوفاهو...إلخ،    م بعد أعمار قدَّ

آخر، يتناسلون وعلى هذا بنى أمرَ العباد، يموت جيل ثم يأتي جيل 

وقد ثبت بما نرى من بدائع المخلوقات وغرائبها وعظيم ويتكاثرون و..إلخ، 

  و... إلخ.  ،ليس كمثله شيء ، الحكمة فيها أن االله تعالى عليم حكيم

يكون ذلك لحكمة وغرض عظيم، وإلا كان تلاعباً فيجِب طرداً للحكمة أن 

وانتقضت حكمة الحكيم العليم، وقد ذكر االله تعالى هذه الحجة وكررها  ،وعبثاً 

 {من ذلك قوله تعالى:  ،في كتابه الكريم
ً
دى

ُ
 س

َ
َك ْƳ

ُ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 أ

ُ
ان

َ
س

ْ
Ⱥِ

ْ
 الأ

ُ
ب

َ
س

ْ َ
ĵ

َ
  ̥أ

ْ
م
َ
Ɏأ

 
َ

ţ
ْ
ـم

ُ
Đũِ ت

َ
 م

ْ
 مِن

ً
ة

َ
ف

ْ
ط

ُ
ȫ 

ُ
ك

َ
  ̦ي

َ
 ع

َ
ن

َ
Ǔ 

Ē
م

ُ
Ȫى

Ē
و

َ
س

َ
 ف

َ
ق

َ
ل

َ
خ

َ
 ف

ً
ة

َ
ق
َ
  ̧ل

ُ
ه

ْ
 مِن

َ
ل

َ
ع

َ
ج

َ
ف

 
َ

Ţ
ْ
ȫ
ُ ْ
رَ واَلأ

َ
ك

Ē
Ȇا ِ

ْ
ǐ

َ
ج

ْ
و

Ē
  ̄اɎز

َ
ȍ

ْ
و

َ
م
ْ
Ɏا َŪِ

ْ ُ
ĵ 

ْ
ن

َ
 أ

َ َ
Ȃ ٍادِر

َ
 بقِ

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ل
َ
  . [القیامة] }̩أ

 {وقوله تعالى: 
َ
ǐِعِب

َ
ا لا

َ
م

ُ
ه
َ
ن
ْ
Ʉ
َ
ا ب

َ
 وَم

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
اوَاتِ واَلأ

َ
م

Ē
ا اɎس

َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
ا  ̧وَم

َ
م

 
ُ
اه

َ
ن

ْ
ق
َ
ل

َ
 خ

ĕ
َق ْŁِبا 

Ē
ا إلاِ

َ
  . ][الدخان }...م

رُوا {
َ
ف

َ
ȱ 

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ē
ن

َ
 ظ

َ
Ɏكِ

َ
 ذ

ً
اطِلا

َ
ا ب

َ
م

ُ
ه
َ
ن
ْ
Ʉ
َ
ا ب

َ
 وَم

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
اءَ واَلأ

َ
م

Ē
ا اɎس

َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

َ
وَم

ارِ 
Ē
ǽا 

َ
رُوا مِن

َ
ف

َ
ȱ 

َ
ين ِ

Ē
ȈِɎ 

ٌ
ل

ْ
ɋ
َ
و

َ
  . [ص] }̜ف

 {وقوله تعالى: 
َ
ون

ُ
Ɏَاء

َ
س

َ
Ɂ
َ
 ي

Ē
م

َ
ȭ̂  ِظِيم

َ
ع

ْ
ِ ال أ

َ
ب
Ē
ǽنِ ا

َ
 ȯيِهِ  ̃ع

ْ
م

ُ
ِي ه

Ē
Ȇا

 
َ
ون

ُ
لفِ

َ
ت
ْ ُ
ņ̄  

َ
ون

ُ
م

َ
ل
ْ
ع

َ
ي

َ
 س

Ē َ
Ǚ̅  

َ
ون

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
ي

َ
 س

Ē َ
Ǚ 

Ē
م

ُ
Ȫ̆  

ً
ادا

َ
 ɏِه

َ
ض

ْ
ر

َ ْ
لِ الأ

َ
ع

ْ َ
Ĥ 

ْ
م
َ
Ɏ
َ
 ̇أ

 
ً
ادا

َ
ت
ْ
و

َ
 أ

َ
ال

َ
ِب

ْ
Ŀ̈وَا  

ً
وَاجا

ْ
ز

َ
 أ

ْ
م

ُ
ȱا

َ
ن

ْ
ق
َ
ل

َ
  ̉وخَ

ً
اتا

َ
ب

ُ
 س

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
م

ْ
و
َ
ا ن

َ
ن
ْ
ل
َ
ع

َ
ا  ̊وجَ

َ
ن
ْ
ل

َ
ع

َ
وجَ



   ٢٨٧        بعث الناس عراة

 
ً
 Ǻَِاسا

َ
ل

ْ
ي
Ē
  ̋اɎل

ْ
ل
َ
ع

َ
 وجَ

ً
اشا

َ
ع

َ
 م

َ
ار

َ
ه
Ē
ǽا ا

َ
  ̂ن

ً
ادا

َ
 شِد

ً
عا

ْ
ب

َ
 س

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ق
ْ
و
َ
ا ف

َ
ن
ْ
ي
َ
Ƀ
َ
Ɋَ̍و 

 
ً
اجا

Ē
 وَه

ً
ا ǩَِاجا

َ
ن
ْ
ل

َ
ع

َ
  ̎وجَ

ً
اجا

Ē َ
ģ ًاء

َ
اتِ م َǵِ

ْ
ع

ُ
م
ْ
Ɏا 

َ
اَ مِن

ْ
ǽَز

ْ
ن
َ
  ̏وأَ

ً
ا
ّ
ب

َ
 بهِِ ح

َ
رِج

ْ
ǽِخُ

 
ً
اتا

َ
ب
َ
ȫَ̐و  

ً
افا

َ
ف
ْ
ل
َ
اتٍ أ

Ē
ن

َ
 { ثم قال سبحانه وتعالى بعد ذلك:، [النبأ] }̑وجَ

َ
م
ْ
و
َ
 ي

Ē
إنِ

 
ً
اتا

َ
 مِيق

َ
ن

َ
Ǔ ِل

ْ
ص

َ
ف
ْ
  ̒ال

ً
اجا

َ
و

ْ
ف
َ
 أ

َ
ون

ُ
ت
ْ
أ
َ
ت
َ
ȯ ِور

ē
 Ɨِ اɎص

ُ
خ

َ
ف

ْ
ن
ُ
Ȭ 

َ
م

ْ
و
َ
  .}...̓ي

  { فجعل سبحانه ما تقدم من قوله:
َ

ض
ْ
ر

َ ْ
لِ الأ

َ
ع
ْ َ
Ĥ 

ْ
م
َ
Ɏ
َ
إلخ. دليلاً على  } ...أ

 يوم الفصل، وما ذلك إلا لما ذكرنا من طرد الحكمة التي تقضي بحتمية البعث

  وفي القرآن الكريم من أمثال ذلك كثير، والغرض هنا هو الإشارة. والفصل، 

  عراة الناس بعث

يبعث الناس ويحشرون حفاة عراة، وهذا القول ليس بصحيح،  :قيل

، #والصحيح أنهم يبعثون في أكفانهم، ذكر ذلك الإمام المرتضى بن الهادي 

، وغيرهما من أئمتنا، ومما استدلوا به ما #والإمام القاسم بن علي العياني 

  )). إن الميت ليبعث في ثيابه التي يموت فيها: ((÷روي عن النبي 

كلام طويل استنكر فيه على من يقول: إن الناس  #وللإمام الهادي 

يحشرون حفاة عراة، وفيه: إن ذلك من القبائح التي لا يجوز أن يفعلها االله تعالى، 

  . #هذا معنى كلامه 

 روح ذي كل بعث

ويبعث االله تعالى كل من نفخ فيه الروح من جميع الحيوانات، لقوله تعالى: 

ا {
َ
ن

ْ
ط

Ē
ر

َ
ا ف

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ال

َ
ث
ْ
م

َ
 أ

ٌ
م

َ
ɏ
ُ
 أ

Ē
هِ إلاِ

ْ
ي

َ
اح

َ
ن
َ
ğِ Ʒُِط

َ
ائرٍِ ي

َ
 ط

َ
ضِ وَلا

ْ
ر

َ ْ
ةٍ Ɨِ الأ

Ē
اب

َ
 د

ْ
ا مِن

َ
وَم

و ُ َ
Ǯ

ْ ُ
ĵ 

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
 ر

َ
Ƥِإ 

Ē
م

ُ
Ȫ ٍء ْ َ

Ž 
ْ
ابِ مِن

َ
كِت

ْ
 Ɨِ ال

َ
  .[الأنعام] }̧ن

وتعاد أجزاء الحي كاملاً من غير نقص شيء منه، روى المرتضى بن الهادي 

يحشر االله أولياءه يوم القيامة في (بيه عن آبائه عن علي % أنه قال: عن أ ]بسنده[

أكمل ما كانوا عليه في دنياهم، وفي سن أربعين سنة، ثم يوصلهم االله سبحانه إلى 

  ). وجزيل عطائهما أعد لهم من ثوابه 



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٨٨

ولا دليل على إعادة الفضلات، كالسمن الزائد على قدر الحاجة، وكاليد 

  الزائدة، والإصبع الزائدة، وفضلات الأظفار، وفضلات الشعر. 

والحكمة في بعث غير المكلفين ممن نفخ فيه الروح هي أن يوفيهم االله تعالى 

من بعضها البعض، أو  يا، إماالأعواض التي استحقتها بما نالها من الآلام في الدن

ا من االله تعالى،  من الآدميين: كالذبح والحمل عليها والحرث، ونحو ذلك وإمَّ

ار الآخرة.    فيوفيها سبحانه أعواض ذلك في الدَّ

ماء، وهذا القول إن االله تعالى سيناصف بينها حتى بين القرناء والجوقد قيل: 

يست من أهل العقول ولا من أهل وذلك لأنها ل مما لا ينبغي الالتفات إليه؛

التكليف، ألا ترى أن االله تعالى رفع القلم عن الصبي والمجنون لعدم العقل، 

   ومعنى رفع القلم هو رفع المؤاخذة.

  الحســاب

الحساب من أحوال القيامة، وقد ذكره االله تعالى في كثير من الآيات، كقوله في 

سِ {المؤمن: 
َ
Ȼ 
ً
ابا

َ
 حِس

ُ
ب

َ
اس

َ ُ
ĵ 

َ
ف

ْ
و

َ
س

َ
 ف

ً
  .[الانشقاق] }Ʒ̉ا

كمحاسبة أحدنا لصاحبه  الله تعالى للخلائق يومئذ لا تكونغير أن محاسبة ا

ابِ {ودليل ذلك قوله تعالى: الدنيا،  في
َ

سِ
ْ
Łا 

ُ
ɋِع

َ
ǩ 

َ Ē
ȥا 

Ē
] ١٩٩[آل عمران: }إنِ

سئل: كيف يحاسب االله تعالى الخلق في  #ونحوه، وروي أن أمير المؤمنين 

  . )كما يرزقهم في وقت واحد(: #فقال  ؟وقت واحد

بشره الملائكة عند الموت تما فائدة الحساب والمعلوم أن المؤمن  :فإن قلت

  يخاف ولا يحزن، والمجرم تبشره الملائكةئلابالجنة وبالنجاة من النار، وتطمئنه ل

   المشؤوم في سخط االله وعذابه؟عند الموت بمصيره 

الحساب مع علم كل مكلف بما يصير إليه من النعيم أو العذاب الأليم  فائدةُ  :قلنا

مع ما االله وسعة رحمته في حق المؤمنين، إظهار العدل في حق المجرمين، وإظهار فضل 

يتبع ذلك من الفضائح على رؤوس الأشهاد، وزيادة الحسرة والغم والندم 



   ٢٨٩        المـــيزان

نئذ: (أرحني يا رب والخزي ونحو ذلك في حق الظالمين، حتى يقول الظالم حي

  ولو إلى النار) من شدة الفضائح. 

ومن زيادة الغبطة والسرور في حق المؤمنين حين يرون ما يلحق بالمجرمين 

من الخزي والحسرة والفضائح، وما يرون من صدق وعد االله سبحانه وعدله في 

  ونحو ذلك.  ،حكمه وإنصافه بين عباده

  المـــيزان

 {المراد بالميزان المذكور في نحو قوله تعالى: 
ُ
ه
ُ
ازɋِن

َ
و

َ
ɏ 

ْ
ت

َ
ل

ُ
ق

َ
Ȫ 

ْ
ن

َ
ا م

Ē
م
َ
أ
َ
 ]٦[القارعة: }ف

توزن فيه  أن أمر الحساب مبني على غاية العدل والإنصاف، لا أن هناك ميزاناً 

  الأعمال.

بل المراد الميزان المعروف على حقيقته، وله عمود  وقال بعض المتكلمين:

  ولسان وكفتان. 

إذ هي أعراض معدومة، لا تقوم بنفسها، وقد قال  الأعمال لا توزن؛ :قلنا

 {تعالى: 
ē

َق ْŁئذٍِ ا
َ
م

ْ
و
َ
 ي

ُ
ن

ْ
ز

َ
و
ْ
Ɏفأخبر تعالى أن الوزن هو الحق، أي ]٨[الأعراف:  }وَا: 

مِ {إقامة العدل والإنصاف، وقال سبحانه: 
ْ
 Ǿَِو

َ
ط

ْ
قِس

ْ
 ال

َ
ازɋِن

َ
و

َ
م
ْ
Ɏا 

ُ
ع

َ
ض

َ
وَن

ةِ 
َ
ام

َ
قِي

ْ
  فأخبر أنّ الموازين هي القسط، والقسط هو العدل.  ]٤٧: [الأنبیاء }ال

يمكن أن يجعل االله تعالى في يوم القيامة لحساب المكلفين لإظهار عدله  :قلت

آلات من قدرته تظهر عليها ـ بصورة مكشوفة محسوسة ـ مقادير الأعمال 

حتى يتبين لكل مكلف من المجرمين  ،ومقادير النيات والإخلاص والتقوى

هم أن ما يلحقهم من مقادير العذاب من الغاية في العدل، وعلى ذلك وغير

 {يمكن أن يفسر قوله تعالى: 
ُ
رَه

َ
 ي

ً
ا

ْ
Ʒ

َ
ةٍ خ

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق

ْ
 مِث

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ̈  

ْ
ل

َ
م

ْ
ع

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
وَم

 
ُ
رَه

َ
 ي

ً
ا ّ

َ
Ǫ ٍة

Ē
ر

َ
 ذ

َ
ال

َ
ق

ْ
ائرُِ {وقوله تعالى:  [الزلزلة:] }̉مِث َ

Ē
ǭɎا 

َ
Ʀ

ْ
ب
ُ
ȩ 

َ
م

ْ
و
َ
 [الطارق] }̊ي

  وينكشف.  ونحو ذلك في القرآن مما أخبر االله تعالى أنه سيظهر يوم الحساب

أما الميزان الذي يروونه عن ابن عباس: أنه قال في صفته: دون العمود ما بين 



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٩٠

المشرق والمغرب، وكفة الميزان كأطباق الدنيا، فيبعد صحتها، وذلك أن أرض 

ذا كانت كفة الميزان مثلها المحشر هي هذه الأرض التي نعيش عليها اليوم، فإ

فأين ستحشر الخلائق، وهذا مع أنها رواية غير موثوق بها، مع مخالفتها لما 

تقتضيه حكمة االله وسنته، فقد قال االله تعالى في ذكر حكمته وسنته في خلق 

رٍ {مخلوقاته: 
َ
د

َ
 بقِ

ُ
اه

َ
ن

ْ
ق
َ
ل

َ
ءٍ خ ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ ا
Ē
ى{ [القمر] }̲إنِ

َ
د

َ
ه

َ
ȯ 

َ
ر

Ē
د

َ
ِي ق

Ē
Ȇَ[الإنسان] }̄وا 

} 
ً
دِيرا

ْ
ق

َ
ȩ 

ُ
ه
َ
ر

Ē
د

َ
ق

َ
ȯ ٍء ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ 
َ

ق
َ
ل

َ
ءٍ { [الفرقان] }̃وخَ ْ َ

Ž 
ĕ ُ

Ǘ 
ْ
ا مِن

َ
ا ȯيِه

َ
ن
ْ
ت
َ
ɀ
ْ
ن
َ
وأَ

ونٍ 
ُ
ز

ْ
و

َ
ɏ̔{ [الحجر].} ٍوم

ُ
ل
ْ
ع

َ
رٍ م

َ
د

َ
 بقِ

Ē
 إلاِ

ُ ُ
Ȅ

ĕ َ
ǆ

ُ
ȫ ا

َ
 { [الحجر] }̖وَم

َ
م

ْ
نعِ

َ
ا ف

َ
ن
ْ
ر

َ
د

َ
ق

َ
ȯ

 
َ
ون

ُ
ادِر

َ
ق
ْ
ات التي تتحدث عن سنة االله . إلى غير ذلك من الآي[المرسلات] }̘ال

  وحكمته في خلق ما يخلق.
 الصحــف

 {قال تعالى: 
ْ

Ǯَِت
ُ
Ⱥ 

ُ
ف

ُ
ح

ē
ا اɎص

َ
  يمكن تفسير ذلك بتفسيرين: [التكویر] }̋وɉَذِ

أن يكون ذلك من قبيل الكنايات، وعلى هذا فهو عبارة عن علم المكلف -١

حتجاج على ذلك، بأنه لا يحتاج إلى ما عمل من صغير وكبير، ويمكن الا بكل

 التسجيل إلا الذي ينسى وهو المخلوق، أما الخالق سبحانه فلا يضل ولا ينسى. 
  إن المكلف قد ينسى والصحف تذكره. فإن قيل:

يخلق االله تعالى له التذكر، فيذكر كل ما عمل، فإن جحد كما كان في  قلنا:

  رجلاه. الدنيا، شهد عليه سمعه وبصره وجلده ويداه و

أن يكون نشر الصحف حقيقة، ولا مانع من إجرائها على حقيقتها، -٢

 وبإمكان أهل هذا القول أن يقولوا: لا وجه للعدول عن الظاهر مع إمكانه.
ووجه الحكمة في ذلك هي: اللطف للمكلفين في الدنيا، فإنهم إذا علموا أن 

عليهم حافظين من الملائكة الكرام، يكتبون عليهم كل صغير، وكل كبير، وأن 

الكلام والأعمال في صحف، وأنها ستنشر يوم القيامة، ويحاسبهم االله تعالى 

رها، ويدعوهم إلى عليها، فإن ذلك سيدعوهم إلى ترك صغائر السيئات وكبائ

 اكتساب الأعمال الصالحة صغائرها وكبائرها. 



   ٢٩١        لصــراطا

  الصــراط

 {ذكر الصراط في عدة مواضع في القرآن الكريم، كقوله تعالى: 
َ

َاط
ĕ

ǵɎا ا
َ
دِن

ْ
اه

 
َ
قِيم

َ
ت

ْ
س

ُ
م
ْ
Ɏ{، [الفاتحة] }̇ا..

ُ
وه

ُ
بعِ

Ē
ات

َ
 ف

ً
قِيما

َ
ت

ْ
س

ُ
ɏ ƌِا َǱِ ا

َ
ذ

َ
 ه

Ē
ن

َ
 {، ]١٥٤[الأنعام: }وأَ

ْ
ل

ُ
ق

 ũِ
Ē
قِيمٍ إنِ

َ
ت

ْ
س

ُ
ɏ ٍاط َǱِ 

َ
Ƥِإ 

ĕ
Ȓ

َ
اŚِ ر

َ
د

َ
دين  والمراد به. ونحو ذلك، ]١٦١[الأنعام:  }ه

  ولا خلاف في ذلك.  ÷الحق الذي جاء به الرسول 

والصراط في الآخرة جسر على جهنم يمر عليه أهل  قال بعض المتكلمين:

الجنة وأهل النار، فيسلم أهل الجنة، ويتهافت في النار أهل النار، وهو أدق من 

الشعرة وأحد من السيف، ورووا في ذلك حديثاً عن أبي هريرة وفيه: عليه 

  كلاليب وحسك، والناس يمرون عليه، منهم كالبرق، والريح.... إلخ 

جاء في أحوال الحساب وكيفية الدخول إلى الجنة والنار في كتاب الذي  :قلنا

  االله العزيز هو غير ما ذكرتم. 

 {قال تعالى في ذكر أهل النار: 
ً ّ
Ȁ

َ
 د

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
ارِ ج

َ
 ن

َ
Ƥِإ 

َ
ون

ē
ع

َ
د

ُ
 ي

َ
م

ْ
و
َ
  . ]١٣[الطور: }ي

والدعُّ هو الدفع العنيف فيدفعهم خزنة النار إلى النار دفعاً عنيفاً على 

  وزجاً في أقفيتهم من غير جسر يتهافتون من فوقه.  ،وجوههم

..... {وقال سبحانه وتعالى: 
ً
را

َ
ɏ

ُ
 ز

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 ج

َ
Ƥِرُوا إ

َ
ف

َ
ȱ 

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
إلى قوله وسَِيق

ا تعالى:
َ
 ȯيِه

َ
اȅِيِن

َ
 خ

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 ج

َ
اب

َ
و
ْ
ب
َ
وا أ

ُ
ل

ُ
خ

ْ
 اد

َ
  . ]٧٢ -٧١[الزمر:  }Ȱيِل

ُ {وقال سبحانه:  ُ
Ǯ

ْ َ
Ĵ 

َ
م

ْ
و
َ
 ي

ً
دا

ْ
نِ وَف

َ ْ
ŉ

Ē
 اɎر

َ
Ƥِإ 

َ
ǐِق

Ē
ت
ُ
م
ْ
Ɏ͖ا  

َ
ǐِِرم

ْ
ج

ُ
م
ْ
Ɏا 

ُ
وق

ُ
س

َ
Ⱥَو

 
ً
دا

ْ
 وِر

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 ج

َ
Ƥِوهذا نص صريح في أنهم لم يمشوا على جسر فوقها. ، [مریم]}͗إ  

 {وحينئذ فيجب رد رواية أبي هريرة، لمعارضتها نصوص القرآن 
ُ
ق

َ
د

ْ
ص

َ
 أ

ْ
ن

َ
وَم

 
ً
دِيثا

َ
ِ ح

Ē
ȥا 

َ
  . [النساء] }͘مِن

ذا مع أنها رواية آحادية لا تفيد إن تكاملت شروط الصحة إلا الظن، وه

  والقرآن يفيد العلم والقطع. 



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٩٢

ادِ {وقد قال سبحانه: 
َ
ْ عِب ĕ

Ǯ
َ
ɀ
َ
  ̒ف

َ
ون

ُ
بعِ

Ē
Ɂ
َ
ي
َ
ȯ 

َ
ل

ْ
و

َ
ق
ْ
 ال

َ
ون

ُ
مِع

َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ 

َ
ِين

Ē
Ȇا

 
ُ
ه

َ
ن

َ
س

ْ
ح

َ
  .]١٧،١٨[الزمر: }أ

 {قال االله تعالى:  :قالوا
Ē

 إلاِ
ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
 مِن

ْ
اوɉَنِ

َ
ه

ُ
وليس ورودها ، ]٧١[مریم:  }...واَردِ

  إلا المرور على الجسر المذكور. 

 {الورود الحضور والقرب، كقوله تعالى:  :قلنا
َ
ن

َ
Ȭ

ْ
د

َ
اءَ م

َ
 م

َ
د

َ
ا وَر

Ē
م
َ
Ɏَ٢٣[القصص: }و[ 

خوف ولا حزن،  حضر ماء مدين، ويكون حضور المؤمنين والقرب منها بغير :أي

 {لقوله تعالى: 
ُ
م

ُ
ه
ُ
ȫُز

ْ َ
ĵ 

َ
ُ لا

َ
Ʊ

ْ
Ɉ

َ ْ
 الأ

ُ
زَع

َ
ف
ْ
ئذٍِ {، ]١٠٣[الأنبیاء:  }ال

َ
م

ْ
و
َ
زَعٍ ي

َ
 ف

ْ
 مِن

ْ
م

ُ
وَه

 
َ
ون

ُ
  . ]٨٩[النمل: }آمِن

  إنطاق الجوارح

ا {قال تعالى:  إنطاق الجوارح:وأيضاً من أحوال القيامة: 
َ
اءُوه

َ
ا ج

َ
ا م

َ
 إذِ

Ē
Š

َ
ح

 
ْ
م

ُ
ه

ُ
ود

ُ
ل

ُ
 وجَ

ْ
م

ُ
ه

ُ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ
 وأَ

ْ
م

ُ
ه

ُ
ع

ْ
م

َ
 س

ْ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
هِد

َ
  . ]٢٠[فصلت:  }...ش

لأن االله على كل شيء قدير، وقد يكون ذلك  قد يكون ذلك حقيقة، ولا مانع منه؛

  بعرض الصورة التي كانت في الدنيا، كما تعرض الصور اليوم على شاشة التلفزيون. 

 والنار الجنة خلق
والجنة والنار لم يخلقهما االله تعالى، وإنما  وأبو هاشم وأكثر المعتزلة: # قال الهادي

ا{يخلقهما االله تعالى يوم القيامة، واستدلوا بقوله تعالى: 
َ
ه
ē
 وَظِل

ٌ
ائمِ

َ
ا د

َ
ه
ُ
ل
ُ
Ɉ

ُ
 ]٣٥[الرعد:  }أ

ولا بد من فناء كل شيء، فلو كانتا قد خلقتا لوجب أن تفنيا، وحينئذ يكون خلقهما 

  عبثاً.   وإفناؤهما

: فإنه قال: لأنه لا يعد الشيء #د بن سليمان وذكر مثل ذلك الإمام أحم

ويدخره إلى وقت طويل إلا من يعجز عن إبداعه وقت الحاجة إليه، واالله تعالى لا 

  يعجزه شيء. 

وإذا كانت قد خلقت لم تكن إلا في السماء أو في الأرض، وإذا كانت قد  :قال

خلقت في السماء فكيف تبدل السماء وتبقى الجنة التي فيها وما فيها من الحور 

  والولدان. انتهى. 



   ٢٩٣        الـحـــوض

  ومن المتكلمين من يقول: إن الجنة قد خلقت. ، هذا

االله الجنة ما قال الإمام القاسم بن إبراهيم وقد سئل عن آدم حيث أسكنه 

الجنة مخلوقة في غير سماء ولا أرض، وقد  :# فقالكانت الجنة مخلوقة أو لا؟ 

  أسكن االله آدم وزوجته الجنة وأخرجهما منها بعصيانهما. انتهى 

رَى {ويشهد لما قاله الإمام القاسم قوله تعالى: 
ْ
خ

ُ
 أ

ً
ة

َ
ل
ْ
ز
َ
 ن

ُ
آه

َ
 ر

ْ
د

َ
ق
َ
  ̎وَل

َ
د

ْ
عِن

 
َ

Ʈ
َ
ت
ْ
ن
ُ
م
ْ
Ɏةِ ا

َ
ر

ْ
وَى ̏سِد

ْ
أ
َ
م
ْ
Ɏا 

ُ
ة

Ē
ن

َ
ا ج

َ
ه

َ
د

ْ
  .[النجم] }̐عِن

ويمكن الجواب عليهم بأن تلك الجنة جنَّةٌ تأوي إليها أرواح الأنبياء صلوات 

االله عليهم والشهداء والمؤمنين في بقية أيام الدنيا، لا جنة الخلد التي وعد 

  المتقون، وإنما قلنا ذلك من أجل الجمع بين الأدلة المثبتة والنافية. 

  ال المرتضى بن الهادي وغيره: لا قطع بأنها قد خلقت، ولا بأنها لم تخلق. وق

  : قلت وهو الحق....إلخ. #قال الإمام القاسم بن محمد 
  الـحـــوض

حوضي (( :من ذلك ،÷جاءت أخبار كثيرة تتحدث عن حوض النبي  

 ،بياضاً من اللبنشرابه أشدّ  إلى قوله:. .له ميزابان من الجنة. ،ما بين مكة إلى إيله

  الحديث)).  ...وأطيب ريحاً من المسك. ،وأحلى من العسل

)) ومن ذلك حديث الرايات ))، حوضي كما بين المدينة وصنعاءومن ذلك 

  )). رواءً   ثم أسقيهم من حوضي فيصدرونالثلاث وفي آخره: ((
  الكوثــــر

اسم للخير الكثير، وإنما قيل كوثراً من الكثرة، كما قيل غفران من  الكوثر:

رَ {المغفرة، وعلى هذا فقوله تعالى: 
َ
ث
ْ
و

َ
ك

ْ
 ال

َ
اك

َ
ن
ْ
ي

َ
ط

ْ
ȭ

َ
ا أ

Ē
تفسيره إنا أعطيناك الخير  }إنِ

وإلى آخر خير  ،والذرية المباركة ،والشرف العظيم ،الكثير من الذكر الحسن

والرفعة  ،والمقام المحمود ،الآخرة من الوسيلة الدنيا، وأعطيناك الخير الكثير في

  العظيمة على جميع الأنبياء والمرسلين و... إلخ. 

، ذكر ÷كما يطلق الكوثر على نهر في الجنة، خص االله تعالى به نبينا محمداً 

  . #ذلك الإمام الحسين بن القاسم العياني 



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٩٤

  الزوجـــــة

 ÷لما روي عن النبي  من؛نة تكون في الآخرة لزوجها المؤالزوجة المؤم

أنه سأله رجل عن زوجة المؤمن هل تكون له زوجة في الجنة إذا كانت مؤمنة؟ 

يجمع االله بين أهل البيت إذا كانوا مؤمنين في دار ثواب  ،نعم: ((÷ فقال

  . #ذكره الهادي  ))،المتقين

  . ))المرأة لآخر أزواجهاأنه قال: (( ÷وروي عن النبي 

بن علي العياني في جواب سؤال حول ذلك: اعلم أن االله  وقال الإمام القاسم

ووعده الحق، إلا أني  ،تبارك وتعالى لم يفصل لنا ذلك، إنما وعد االله المتقين الجنة

أقول: إن الخيار في ذلك إلى الرجال والنساء بعد كونهم في دار الخلد، فمن اختار 

إذ يقول عز وجل:  ؛هوتفضل به عليه، كما وعد ،منهم شيئاً أوصله االله إليه

} 
ُ ُ
ǐ

ْ
ȭ

َ ْ
 الأ

ē َ
Ȉ

َ
 وَت

ُ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ ْ
هِيهِ الأ

َ
ت

ْ
ش

َ
ȸ ا

َ
ا م

َ
  ..إلخ. .]٧١[الزخرف:  }...وȯَيِه

 جنـة آدم 

التي أخرجه االله منها كانت في  #: وجنة آدم # قال الإمام الهادي

 {الأرض، لقوله تعالى: 
ً
ة

َ
ليِف

َ
ضِ خ

ْ
ر

َ ْ
 Ɨِ الأ

ٌ
اعِل

َ
 ج

ĕ
Śِولا دليل على  ]٣٠[البقرة:  }إ

  طلاعه إلى السماء. إ

وا{بل كانت في السماء، لقوله تعالى:  :وقيل
ُ

بطِ
ْ
ا اه

َ
ن
ْ
ل
ُ
بعد  ]٣٦[البقرة:  }وَق

  أكلهما من الشجرة.

 {لا دليل في ذلك لأنه كقوله تعالى لبني إسرائيل:  :قلنا
Ē
إنِ

َ
 ف

ً
ا

ْ
ǵɏِ وا

ُ
بطِ

ْ
اه

 
ْ
مُ

ْ
ǻ

َ
أ
َ
ا س

َ
 م

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
  وهبطنا الحجاز.  ،اليمن هبطنا :ويقال ]٦١[البقرة:  }ل

  بالقـدر الإيــمان

مذاهبهم مطبقون على أن االله تعالى وحده هو الذي تولى  اختلافالمجبرة على 

ولا طاعة  ،خلق أفعال العباد الطاعات منها والمعاصي، فما من حركة ولا سكون

إلا واالله تعالى هو الذي  ،ولا فساد ولا عدوان ،ولا ظلم ولا طغيان ،ولا عصيان



   ٢٩٥        الإيــمان بالقـدر

خلقه، وأوجده، وأراده وشاءه، وأن العبد بريءٌ من ذلك، ليس له في حدوثه 

ءٍ {وخلقه فعل ولا إرادة ولا مشيئة، وعلى ذلك فسروا قوله تعالى:  ْ َ
Ž 

Ē ُ
Ǘ ا

Ē
إنِ

رٍ 
َ
د

َ
 بقِ

ُ
اه

َ
ن

ْ
ق
َ
ل

َ
... أن يؤمن باالله وملائكته ... وما جاء في الحديث: (([القمر] }̲خ

)). فجعلوا ..كتبه ورسله واليوم الآخر، وأن يؤمن بالقدر خيره وشره من االله.و

 يعتقد ذلك القدر الذي فسروه بما ذكرنا أحد أصول الإيمان وأحد أركانه، فمن لم

عتقاد، فليس بمؤمن عندهم، وجزاؤه القتل كالمرتد، وممن قتل من المشاهير الا

قتله أحد ولاة بني أمية على العراق، في يوم  ،على ذلك في التاريخ الجعد بن درهم

عيد الأضحى، بعد خطبة العيد، قال ذلك الوالي في آخر الخطبة: من كان عنده 

  فضل فليضح، فإني مضح بالجعد بن درهم، فنزل وذبحه تحت المنبر. 

  ). قدرياً جبرة من لم يعتقد مثل عقيدتهم (وتُسمي الم

نه جاء في القرآن، والإيمان بكل ما الإيمان بالقدر واجب، لأ: ونحن نقول

قال  ،÷جاء فيه واجب، وكذلك يجب الإيمان بما صح وثبت عن النبي 

ى{تعالى: 
َ
د

َ
ه

َ
ȯ 

َ
ر

Ē
د

َ
ِي ق

Ē
Ȇرٍ {، [الأعلى] }̄وَا

َ
د

َ
 بقِ

ُ
اه

َ
ن

ْ
ق
َ
ل

َ
ءٍ خ ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ ا
Ē
، [القمر] }̲إنِ

} 
ً
دِيرا

ْ
ق
َ
ȩ 

ُ
ه
َ
ر

Ē
د

َ
ق
َ
ȯ ٍء ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ 
َ

ق
َ
ل

َ
رٍ {، [الفرقان]}̃وخَ

َ
د

َ
اءً بقِ

َ
اءِ م

َ
م

Ē
 اɎس

َ
اَ منِ

ْ
ǽَز

ْ
ن
َ
 ،]١٨[المؤمنون: }وأَ

ومٍ {
ُ
ل
ْ
ع

َ
رٍ م

َ
د

َ
  ̗إƤِ ق

َ
ون

ُ
ادرِ

َ
ق
ْ
 ال

َ
م

ْ
نعِ

َ
ا ف

َ
ن
ْ
ر

َ
د

َ
ق

َ
ȯ̘{ [المرسلات] ،} 

َ
Ɏكِ

َ
زɋِزِ  ذ

َ
ع

ْ
دِيرُ ال

ْ
ق

َ
ȩ

ليِمِ 
َ
ع

ْ
لتي جاء فيها ذكر القدر إلى غير ذلك من الآيات ا [الأنعام] }͡ال

  . ومشتقاتهما والتقدير

غير أن المجبرة ضلت في تفسير القدر ضلالاً بعيداً، والتفسير الواضح للقدر 

 {في قوله تعالى: 
ً
دِيرا

ْ
ق

َ
ȩ 

ُ
ه
َ
ر

Ē
د

َ
ق

َ
ȯ ٍء ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ 
َ

ق
َ
ل

َ
هو أن االله تعالى قدر  [الفرقان] }̃وخَ

فقدر مقادير  ،خلق المخلوقات تقديراً على حسب ما تقتضيه الحكمة والمصلحة

من حيث الكبر والصغر والصلابة والرطوبة والعدد، الأعضاء في الإنسان 

  على حسب ما تدعو إليه المصلحة والحاجة.  ،ومكان كل عضو

والذي ينظر بعين البصيرة في الآيات التي جاء فيها ذكر القدر والتقدير 

  ومشتقاتهما يعلم صحة ما ذكرنا. 



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٩٦

  والتقدير القدر تنوع
  ينقسم ذلك إلى قسمين: 

، وذلك فيما نشاهده من خلق الإنسان والحيوان والشمسوذلك  تقدير ظاهر:

 ،وشروقها ،ومنازلها ،وحرارتها ،وقربها وبعدها من الأرضفي تقدير حجمها، 

  و... إلخ وفيما أشبه ذلك.  ،وغروبها

وذلك فيما يصيب الإنسان في بدنه وماله وأهله وولده من  تقدير خفي:

 الأمراض والعاهات والنقص والفوت.
قد كان لما ذكره االله تعالى من الحكمة والمصلحة في  لأرزاق على الناسفتقدير ا

 {قوله عز ذكره: 
ُ
ل

ĕ َ
ǆ

ُ
Ȭ 

ْ
Ȳِن

َ
ضِ وَل

ْ
ر

َ ْ
ا Ɨِ الأ

ْ
و

َ
َغ َǺ ِادِه

َ
 لعِِب

َ
ق

ْ
ز

ĕ
 اɎر

ُ Ē
ȥا 

َ
ط

َ
س

َ
ȷ 

ْ
و
َ
Ɏَو

 ٌƷِص
َ
بƷٌِ ب

َ
ادِهِ خ

َ
 بعِِب

ُ
ه
Ē
اءُ إنِ

َ
ش

َ
Ȼ ا

َ
رٍ م

َ
د

َ
  . [الشورى] }̜بقِ

وفيما قص االله تبارك وتعالى من قصة الغلام الذي قتله الخضر في قوله تعالى: 

} 
ْ
د

َ
ق
َ
سٍ ل

ْ
ف

َ
ȫ ِ

ْ
Ʒ

َ
 بغِ

ً
ة

Ē
Ƞيِ

َ
 ز

ً
سا

ْ
ف

َ
ȫ 

َ
ت

ْ
ل
َ
ت
َ
Ȱ
َ
 أ

َ
ال

َ
 ق

ُ
ه

َ
ل
َ
ت
َ
ق

َ
ȯ 

ً
ما

َ
لا

ُ
ا غ

َ
قِي

َ
ا ل

َ
 إذِ

Ē
Š

َ
ا ح

َ
ق
َ
ل

َ
ط

ْ
ȫا

َ
ف

 
ً
را

ْ
Ȳ

ُ
 ن
ً
ئا

ْ
Ʉ

َ
 ش

َ
ت

ْ
  . [الكھف] }͋جِئ

 {كاه االله تعالى: كما ح ’وفي قول الخضر بعد ذلك لموسى 
ُ
م

َ
لا

ُ
غ

ْ
ا ال

Ē
م

َ
وأَ

 
ً
را

ْ
ف

ُ
Ƞَو 

ً
انا

َ
ي
ْ
غ

ُ
ا ط

َ
م

ُ
ه

َ
هِق

ْ
ر
ُ
 ي

ْ
ن

َ
ا أ

َ
شɄِن

َ
خ

َ
ِ ف

ْ
ǐ

َ
مِن

ْ
ؤ

ُ
ɏ 

ُ
اه

َ
و
َ
ب
َ
 أ

َ
ن

َ
ǔ

َ
ا  ͑ف

َ
م

ُ
ه
َ
Ɏِد

ْ
ب
ُ
Ȭ 

ْ
ن

َ
ا أ

َ
ن
ْ
د

َ
ر

َ
أ
َ
ف

 
ً
ا

ْ
ŉ

ُ
 ر

َ
رَب

ْ
ق
َ
 وأَ

ً
ة

َ
ȡ

َ
 ز

ُ
ه

ْ
 مِن

ً
ا

ْ
Ʒ

َ
ا خ

َ
م

ُ
ه
ē
Ɋ
َ
  .][الكھف }͒ر

 وفي ذلك من الحكم: 
ده االله الصابرين على الغلام للثواب العظيم الذي وعسيتعرض أبوَا  -١

وسيتضاعف الحزن عليهما بقتله وبسبب عدم  ،بنهما وفلذة أكبادهمافقدانهما لا

العلم بقاتله، وسينالون بالصبر على هذا البلاء العظيم ما لا يُقَدّر قَدره، وتماماً 

رَ {كما قال سبحانه: 
ْ
ج

َ
 أ

َ
ابرُِون

Ē
 اɎص

Ē
Ș

َ
و
ُ
ا ي

َ
م

Ē
ȫِابٍ إ

َ
ِ حِس

ْ
Ʒ

َ
 بغِ

ْ
م

ُ
  . ]١٠[الزمر:  }̋ه

  ..{وقال سبحانه: 
َ
ابرɋِِن

Ē
ِ اɎص

ĕ
Ǯ

َ
ȷَوΜ  ا

Ē
وا إنِ

ُ
Ɏا

َ
 ق

ٌ
ة

َ
صِيب

ُ
ɏ 

ْ
م

ُ
ه
ْ
ت
َ
Ȩا

َ
ص

َ
ا أ

َ
 إذِ

َ
ِين

Ē
Ȇا

 
َ
ون

ُ
اجِع

َ
ْهِ ر َǾِا إ

Ē
ِ وɉَنِ

Ē
ȥِΝ  

ُ
م

ُ
 ه

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
 وأَ

ٌ
ة

َ ْ
ŉ

َ
 وَر

ْ
هِم

ĕ
Ɋ
َ
 ر

ْ
 مِن

ٌ
ات

َ
و
َ
ل

َ
 ص

ْ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
كِ

َ
ǿو

ُ
أ

 
َ
ون

ُ
د

َ
ت
ْ
ه

ُ
م
ْ
ɎاΞ{ [البقرة] .  



   ٢٩٧        وجوب الإيمان والتصديق بحكمة االله في المقادير

في قتل الغلام ما حكاه االله تعالى من سلامة الأبوين من الدخول في  -٢

  والطغيان.  رالكف

 في ذلك سلامة الطفل من الدخول في الكفر والطغيان وذلك بموته صغيراً.  - ٣

بصبر الأبوين على ما أصابهما من قتل ولدهما يستحقان الثواب العاجل  -٤

  وتعويضهما ببدل هو خير منه زكاة وأقرب رُحماً. 

 المقادير في اƔ بحكمة والتصديق الإيمان وجوب

فاعلم أنه يجب الإيمان والتصديق بأن الله تعالى حكماً بالغة  ؛إذا عرفت ذلك

به المقادير من خير كسعة الأرزاق، وكثرة ومصالح عظيمة في كل ما تجري 

ن، وكثرة الأولاد، وما أشبه ذلك، الأمطار، ورخص الأسعار، وصحة الأبدا

وكل ما تجري به المقادير من شر كالأمراض والأسقام والموت والفقر 

  و...إلخ.   والجدب

وإلا فالواقع أنه خير وحكم  ،اسم الشر هنا إنما هو على حسب الظاهر ،نعم

  غير أنها خفية، كما سبق في قصة الغلام.  ،لح عائدة إلى الناسومصا

لا  ،÷فهذا الذي ذكرنا وشرحنا هو القدر الذي أراده االله تعالى ورسوله 

  ما تذكره المجبرة القدرية. 

 ةأن االله تعالى تمدح بذكر القدر: ومما يؤيد ما ذكرنا ويبطل قول المجبرة القدرية

وهو تعالى حكيم عليم لا يتمدح إلا بما فيه مدح وثناء  ،ومدح نفسه بذلك

 ولا يصح التمدح به.  ،وحُسن، وفعل القبائح مما يذم به صاحبه
 {فإن االله تعالى قال:  وبعد،

ً
دِيرا

ْ
ق

َ
ȩ 

ُ
ه
َ
ر

Ē
د

َ
ق

َ
ȯ ٍء ْ َ

Ž 
Ē ُ

Ǘ 
َ

ق
َ
ل

َ
 [الفرقان] }̃وخَ

لان قول فعطف بالفاء القَدر على الخلق، وفي ذلك دليل على صحة ما نقول وبط

المجبرة، وذلك من حيث أن الآية تفيد أن التقدير إنما حصل بعد الخلق، 

والمجبرة تقول: إن القَدر متقدم على الخلق، ولا مخرج لهم من هذا الدليل 

  ولا جواب لهم عليه، اللهم إلا التعصب وتقليد السلف.  ،الواضح



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٢٩٨

ءٍ {وأيضاً فإنا نناقشهم في قوله تعالى:  ْ َ
Ž 

Ē ُ
Ǘ ا

Ē
رٍ  إنِ

َ
د

َ
 بقِ

ُ
اه

َ
ن

ْ
ق
َ
ل

َ
 ]٤٩[القمر:  }خ

  الباء في قوله تعالى: بقدر. 

ستعانة كالباء في كتبت بالقلم، وقطعت العود بالفأس، وعلى إما أن تكون للا

  ذلك فيكون القَدر آلة يستعين بها الخالق جل وعلا على خلق ما يريد. 

 {وهذا المعنى لا يقوله أحد من علماء المسلمين فيما نعلم 
َ
اد

َ
ر

َ
ا أ

َ
 إذِ

ُ
رهُ

ْ
ɏ

َ
ا أ

َ
م

Ē
ȫِإ

 
ُ
ون

ُ
ك

َ
ي
َ
ȯ 

ْ
ن

ُ
ȱ 

ُ َ
Ȅ 

َ
ول

ُ
ق

َ
Ȭ 

ْ
ن

َ
 أ

ً
ئا

ْ
Ʉ

َ
، ولفظ كن في هذه الآية إنما هو كناية [یـس] }͓ش

عن سرعة التكوين، وإلا فلا لفظ ولا أمر، وقد قال قوم من المتكلمين: إن االله 

ار تعالى يخلق المخلوقات بلفظ كن، وهذا المذهب ناتج عن غباوة شديدة بأسر

  لغة العرب. 

نِ { وإما أن تكون الباء للمصاحبة كالباء في
ْ
ه

ē
ȅِبا 

ُ
ت

ُ
ب
ْ
Ƀ
َ
 :أي ]٢٠[المؤمنون:  }ت

مصاحبة للدهن، وهذا المعنى هو الذي نقوله وندعيه، فإن االله تعالى خلق كل 

  شيء على حسب ما تقتضيه الحكمة والمصلحة والحاجة. 

اللغة سوى هذين الاحتمالين اللذين ولا تحتمل الباء شيئاً من المعاني للباء في 

  ذكرناهما في هذه الآية. 

 خـاتــــمة

  في الدين ختلافوقوع الا

في الدين وتفرقت المذاهب، وليس الكل  ختلافاعلم أنه قد كثر الا

ودين لم يأت إلا بشريعة واحدة،  ÷بمصيب، وذلك أن المعلوم أن النبي 

وعقيدة واحدة، وليست السلامة من الهلاك والخسارة إلا لمن أصاب  ،واحد

  ، وسلك الطريق المستقيم.÷الحق الذي جاء به النبي 

(( ÷وقد قال النبي  ستفترق أمتي إلى ثلاث في الحديث المشهور: 

)) وكل فرقة من جميع فرق الأمة تدعي ....وسبعين فرقة كلها هالكة إلا فرقة

  سواها من الفرق ضال هالك.  أنها الناجية، وأن ما



ــمة    ٢٩٩        خـاتــ

  لا تثبت صحة أي مذهب بالدعوى فقط

إذا عرفت هذا فاعلم أن صحة أي مذهب من مذاهب تلك الفرق المختلفة 

لا يثبت بالدعاوي، بل لا بد من دليل قاطع وبرهان ساطع، يدل على صحة 

 {الدعوى، وقد قال تعالى: 
ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
 إنِ

ْ
م

ُ
Ȳ

َ
ان

َ
ه

ْ
ر
ُ
وا ب

ُ
ات

َ
 ه

ْ
ل

ُ
 ق

َ
ǐِȰِاد

َ
  . ]١١١[البقرة:  }ص

والدليل المقبول في هذا الباب لا يكون إلا آية محكمة واضحة المعنى، أو 

ولا يقبل في هذا الباب ما لا ، تجمع الأمة على صحته، ÷حديثاً عن النبي 

  ولا تقوم به حجة.  ،يكون كذلك

وقد أوضحنا فيما سبق الأدلة على صحة مذهب أهل البيت %، الذي 

يتمثل في مذهب الزيدية على سبيل التفصيل لكل مسألة مسألة، توضيحاً 

بحيث لا يبقى لها بعد النظر  ،وتستسلم له وتذعن ،منطقياً، تنقاد له فطر العقول

 تعم أبصارها فيما هنالك أي ارتياب أو شك، ونعني بذلك الفطر السليمة التي لم

وغشاوات الشقاء، أما من كان كذلك فلا يؤمنون ولو  ،ظلمات التقليد والأهواء

 {كل آية حتى يروا العذاب الأليم،  جاءتهم
َ
ون

ُ
ع

َ
م

ْ
س

َ
Ȼ 

َ
ِين

Ē
Ȇا 

ُ
جِيب

َ
ت

ْ
س

َ
Ȼ ا

َ
م

Ē
ȫِإ

 
ُ Ē
ȥا 

ُ
م

ُ
ه
ُ
ث
َ
ع

ْ
ب
َ
Ȭ 

َ
ȍ

ْ
و

َ
م
ْ
Ɏ{. ]٣٦[الأنعام:  }..وَا 

َ
 وَلا

َ
ȍ

ْ
و

َ
م
ْ
Ɏا 

ُ
مِع

ْ
س

ُ
ȸ 

َ
 لا

َ
ك

Ē
 إنِ

Ē
م

ē
 اɎص

ُ
مِع

ْ
س

ُ
ȸ 

 
َ
برɋِِن

ْ
د

ُ
ا م

ْ
و
Ē
ا وَل

َ
ءَ إذِ

َ
Ȁ

ē
ȅ{، [النمل] }͑ا ƪَ

ْ
ع

َ
ȩ 

ْ
Ȳِن

َ
 وَل

ُ
ار

َ
ص

ْ
ب
َ ْ
ƪَ الأ

ْ
ع

َ
ȩ 

َ
ا لا

َ
ه

Ē
ȫِإ

َ
ف

ورِ 
ُ
د

ē
Ɨِ ŧِ اɎص

Ē
 ال

ُ
وب

ُ
ل

ُ
ق
ْ
  . [الحج] }̯ال

صحة مذهب أهل البيت %،  علىوفي هذه الخاتمة نذكر الأدلة على سبيل الجملة 

  فنقول وباالله التوفيق: الك، وأنهم الفرقة الناجية، وأن ما سواهم من الفرق ضال ه

  الاختبار للمكلفين سنة االله في خلقه

اعلم أن االله سبحانه وتعالى: اقتضت حكمته وجرت سنته بأن يختبر عباده، 

ويبتليهم بأنواع من التكاليف الشاقة على النفس والتي فيها زيادة على غيرها من 

التكاليف نوع شدة وشيء من الثقل، ومن ذلك ما ذكره االله تعالى من الأمر 

  ستكبر. للملائكة بالسجود لآدم، فسجدوا إلا إبليس أبى وا



 دكتاب الوعــد والوعــي        ٣٠٠

 {ومن ذلك ما ذكره االله تعالى عن جيش طالوت في قوله تعالى: 
َ Ē
ȥا 

Ē
 إنِ

َ
ال

َ
ق

نِ 
َ
 م

Ē
 إلاِ

ĕ
ũِم 

ُ
ه
Ē
إنِ

َ
 ف

ُ
ه

ْ
م

َ
ع

ْ
ط

َ
Ȭ 

ْ
م
َ
Ɏ 

ْ
ن

َ
 وَم

ĕ
ũِم 

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ل
َ
 ف

ُ
ه

ْ
 مِن

َ
بِ

َ
Ǫ 

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ ٍر

َ
ه
َ
 بنِ

ْ
م

ُ
Ȳِلي

َ
ت
ْ
ب
ُ
م

 
ً
ليِلا

َ
 ق

Ē
 إلاِ

ُ
ه

ْ
وا مِن

ُ
Ɋِ

َ
Ǯ

َ
دِهِ ف

َ
 Ȩيِ

ً
ة

َ
ف
ْ
ر

ُ
 غ

َ
َف َƳ

ْ
Ȯا  

ْ
م

ُ
ه
ْ
  . ]٢٤٩[البقرة:  }الآية... مِن

 {ومن ذلك ما ذكره االله عن أصحاب القرية: 
ْ
تهِِم

ْ
ɀ

َ
 س

َ
م
ْ
و
َ
 ي

ْ
م

ُ
ه
ُ
ȫا

َ
 حِيت

ْ
ȩيِهِم

ْ
أ
َ
 ت

ْ
إذِ

 
ْ
م

ُ
وه

ُ
ل
ْ
ب
َ
ȫ 

َ
Ɏكِ

َ
ذ

َ
 ك

ْ
ȩيِهِم

ْ
أ
َ
 ت

َ
 لا

َ
ون

ُ
ɀتِ

ْ
س

َ
Ȼ 

َ
 لا

َ
م
ْ
و
َ
ɋَو 

ً
ȀĒ ُ

Ǫ..١٦٣[الأعراف:  }. الآية[.  

  وأمثال ذلك في القرآن كثير..

  ÷أمة محمد بأهل بيت نبيها اختبار 

فأمرهم  ،÷واختبرهم بأهل بيت نبيه  ÷وابتلى االله تعالى أمة محمد 

 ،وفضلهم االله تعالى على سائر الناس ،وبالصلاة عليهم في كل صلاة ،بمودتهم

، وبالقرآن ÷ورفع قدرهم وذكرهم، وقرن ذكرهم بذكر نبيه  ،وشرفهم

وأذهب  ،وجعلهم أهل الحق والهدى ،والمبلغين بعده ،وجعلهم خلفاء رسوله

عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.. وإلى آخر ما طفحت به آيات القرآن وسنة 

وكبر على النفوس،  ،وعظمت به البلوى ،فاشتد هذا التكليف، ÷الرسول 

  فهلك بسببه أكثر الأمة إلا من امتحن االله قلبه للإيمان.

في حديث الصحيحين الذي يقول  ÷وكان ما كان مما أخبر به الرسول 

فيؤخذ بهم ذات الشمال، فأقول أصحابي أصحابي، فيقال: إنك لا : ((÷  فيه

  )). إنهم ارتدوا على أدبارهم القهقرى، فأقول سحقاً سحقاً  ،تدري ما أحدثوا بعدك

  )). فلا أراه ينجو منهم إلا مثل همل النعموفي آخر في الصحيحين: ((

  حق أهل بيته (ع) لتتم الحجةلبيان  ÷تكرار الرسول 

أكثر من بيان ما كلف االله تعالى به الأمة في أهل بيته،  ÷وقد كان الرسول 

 { وصرفّ لهم الأدلة وكررها
ْ
ن

َ
ȭ Ē َ

ű 
ْ
ن

َ
Ťَ م

ْ َ
ĵَةٍ و

َ
ن
ĕ
Ʉ
َ
 ب

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
ك

َ
ل
َ
 ه

ْ
ن

َ
 م

َ
لكِ

ْ
Ǿَِه

 
ٌ
ليِم

َ
 ع

ٌ
مِيع

َ
س

َ
Ɏ 

َ Ē
ȥا 

Ē
ةٍ وɉَنِ

َ
ن
ĕ
Ʉ
َ
  .[الأنفال] }̫ب



ــمة    ٣٠١        خـاتــ

وفشت في الناس واشتهرت واستبانت،  ،على الخلق الحجةوقامت بذلك 

فروى حتى اضطر خصوم أهل البيت وأعداؤهم إلى روايتها والحكم بصحتها، 

أهل السنة والجماعة الذين هم العدو التاريخي والخصم الألد لأهل البيت % 

والعدو الأصلي الكبير الذي له كيان عظيم وأتباع كثيرون، فإنهم رووا حديث 

الثقلين بأسانيد مختلفة وطرق كثيرة بلغت حد التواتر، بحيث لا يكاد يخلو من 

  ذكره كتاب من كتب الحديث المعتبرة عندهم. 

ورووا حديث المنزلة، وحديث الغدير، وحديث الراية يوم خيبر، وحديث 

وحديث  ،الكساء، وحديث آية التطهير، وحديث آية المودة، وحديث السفينة

يث حبك إيمان وحديث حب أهل البيت النجوم، وحديث قدموهم، وحد

حته، ..إلى غير ذلك مما لا يكاد يحصى مما رواه أهل السنة والجماعة وحكموا بص.

لذلك لم ينقص الأمة الجهل وعدم الأدلة، والذي ينقصها هو التواضع لأوامر 

نقياد، فإنه لا بد من ذلك حتى تحصل عالى والتسليم لأمره والتذلل والااالله ت

ستجابة، ولأمرٍ ما وأي أمر بدأ االله جل ذكره بالتواضع حين ذكر طاعة الله والاال

إنه تعالى صدر صفاتهم بالتواضع، ثم صفات عباد الرحمن في سورة الفرقان، ف

  و...إلخ.   والزنا ،والقتل ،وترك الشرك ،ذكر بعد ذلك الصلاة

 {فقال تعالى: 
ُ
م

ُ
ه
َ
ب

َ
اط

َ
ا خ

َ
 وɉَذِ

ً
نا

ْ
و

َ
ضِ ه

ْ
ر

َ ْ
 الأ

َ َ
Ȃ 

َ
ون

ُ
ش

ْ
م

َ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
Ȇنِ ا

َ ْ
ŉ

Ē
 اɎر

ُ
اد

َ
وَعِب

 
ً
ما

َ
لا

َ
وا س

ُ
Ɏا

َ
 ق

َ
ون

ُ
َاهِل

ْ
Ŀفعباد الرحمن الذين هم ، [الفرقان] }إلى آخر السورة... ̀ا

حقاً عباد الرحمن يمشون على الأرض مشي التواضع، قد خلعوا عن أنفسهم 

أردية المتكبرين، وطهروا أنفسهم من خبث الكبر، فهم لذلك يقولون لكلِّ ما 

ذلك بالرضا والخضوع،  جاءهم من عند الرحمن: سمعنا وأطعنا يتلقون كلَّ 

لا يكبر عليهم  ،وبكل السمع والطاعة ،تجابةسوالتسليم والا ،والتذلل والانقياد

  من ذلك كبير ولا صغير، لأنهم قد أخلصوا الله أنفسهم، وطهروها من الكبر.



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٣٠٢

  خطورة الكبر والتحذير منه

له من الدور في التهاون  وما ،عارفاً بخطورة الكبر ÷وقد كان الرسول 

لا يدخل الجنة محذراً من ذلك الخلق الذميم: (( ÷فقال  ؛بطاعة االله ورسوله

  )).من كان في قلبه مثقال حبة من خردل من كبر

لذي يدعو صاحبه إلى الترفع عن ومن هنا نعرف أن الكبر هو الداء الخبيث ا

ا {قال االله تعالى: الاستجابة لأوامر االله ورفضها، 
َ
ه
ْ
ت
َ
ن
َ
ق

ْ
ي
َ
Ɂ

ْ
ا واَس

َ
وا بهِ

ُ
د

َ
ح

َ
وجَ

 
ً
ا
ّ
و
ُ
ل

ُ
 وَع

ً
ما

ْ
ل

ُ
 ظ

ْ
م

ُ
ه

ُ
س

ُ
ف

ْ
ȫ
َ
  ظلماً وتكبراً.  :أي ]١٤[النمل: }أ

ٌ {وقال سبحانه: 
ْ

Ʊِك 
Ē

 إلاِ
ْ
ورهِِم

ُ
د

ُ
 Ɨِ ص

ْ
وقال تعالى: ، ]٥٦[غافر:  }.. الآيةإنِ

} 
َ

ةٍ لا
َ
 آي

Ē ُ
Ǘ ا

ْ
رَو

َ
 ي

ْ
 وɉَنِ

ĕ
َق ْŁا ِ

ْ
Ʒ

َ
ضِ بغِ

ْ
ر

َ ْ
 Ɨِ الأ

َ
ُون Ē

Ʊ
َ
ك

َ
ت
َ
Ȭ 

َ
ِين

Ē
Ȇا َŘِا

َ
 آي

ْ
ن

َ
ȭ 

ُ
فِ

ْ
Ǳ

َ
أ
َ
س

 
َ

ɀيِل
َ
ا س

ْ
رَو

َ
 ي

ْ
ا وɉَنِ

َ
وا بهِ

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
 ي

ً
ɀيِلا

َ
 س

ُ
وه

ُ
خِذ

Ē
ت
َ
Ȭ 

َ
دِ لا

ْ
ش

ē
، ]١٤٦[الأعراف: }... الآيةاɎر

 {وقال سبحانه: 
َ
ɋِن

ĕ
Ʊ

َ
ك

َ
ت
ُ
م
ْ
 Ɏلِ

ً
وى

ْ
ث
َ
 م

َ
م

Ē
ن
َ
ه

َ
 Ɨِ ج

َ
س

ْ
Ʉ
َ
ل
َ
  .[الزمر] }̽أ

لأنه لم يتواضع الله، بل تعظم على االله وتكبر،  بر؛فكل من يدخل النار فهو متك

لمتكبرين على االله، وإن كان حتى آثر هوى نفسه على أوامر ربه، فصار بذلك من ا

عند الناس من المتواضعين، بل ولو كان يمشي على وجهه في الأرض من شدة 

والسمع  ،متثال لأمره، والاالتواضع، وذلك لأن أول التواضع هو التواضع الله

  نقياد له تعالى...إلخ. الطاعة والاو

هذا بالنسبة والمذاهب الكبيرة اليوم والمنتشرة في بلاد الإسلام مذهبان، و

  مذهب أهل السنة والجماعة ومذهب الشيعة. :للعقائد، والمذهبان هما

وأهل السنة والجماعة منقسمون في أنفسهم إلى مذاهب وكذلك الشيعة، 

فتستدل كل فرقة من أهل السنة والجماعة أنها الفرقة الناجية بأدلة على صحة ما 

  سواها. وعلى تضليل ما ،تقول



ــمة    ٣٠٣        خـاتــ

  والجواب أهل السنة على أنهم الفرقة الناجية شبه

لا تزال في قوله: (( ÷بأنهم الفرقة الظاهرة التي ذكرها رسول االله  :أولاً 

  )). . الحديث.طائفة من أمتي على الحق ظاهرين.

ولهم الأغلبية الساحقة في  ،فإنهم السواد الأعظم ؛وقد كانوا فعلاً كذلك

أوساط البلاد الإسلامية على طول التاريخ إلى اليوم، لذلك فهم أهل الحق وهم 

  الحديث.  الفرقة الناجية بشهادة

في بيان  ÷، وقد قال النبي ÷بأنهم على ما كان عليه الرسول  :ثانياً 

  من كان على مثل ما كنت عليه أنا وأصحابي). (الفرقة الناجية: 

بأنهم على ما كان عليه الجم الغفير من الصحابة والتابعين وتابعيهم،  :ثالثاً 

وسائرون في طريقهم، وفي الحديث خير القرون قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين 

وأثنى عليهم في القرآن،  ،يلونهم، وقد مدح االله تعالى الصحابة والتابعين

  وأثنى عليهم.  ÷ومدحهم الرسول 

ه أهل السنة والجماعة التي يتمسكون بها، ويلبسون بها على هذه هي أشف شب

  أنفسهم وعلى غيرهم. 

 ونحن نقول في بيان الجواب عليهم: 

الحديث الذي يستدلون به صحيح لا غبار عليه، غير أنهم  :جواب الشبهة الأولى

أخطأوا في تفسيرهم له، والصحيح في تفسيره: لا تزال طائفة من أمتي على الحق 

ظاهرين بالحجة والبراهين والأدلة، وليس المراد كما توهمه أهل السنة والجماعة 

أن المراد ظهور الغلبة وكثرة الأتباع والأنصار والسلطان، وإنما المراد ما ذكرنا، 

ما اختلفت أمة بعد أنه قال: (( ÷ما روي عن النبي  :والدليل على ما نقول

  )).انبيها إلا ظهر أهل باطلها على أهل حقه

ِ {وقال تعالى: 
Ē

ȥيِلِ اɀ
َ
 س

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
وك

ē
ضِل

ُ
ضِ ي

ْ
ر
َ ْ
 Ɨِ الأ

ْ
ن

َ
َ م

َ
Ƶ

ْ
Ɉ

َ
 أ

ْ
طِع

ُ
 ت

ْ
ا { ]١١٦[الأنعام: }وɉَنِ

َ
وَم

 
َ
ǐِِمن

ْ
ؤ

ُ
 بمِ

َ
ت

ْ
رصَ

َ
 ح

ْ
و
َ
Ɏَاسِ و

Ē
ǽا ُ

َ
Ƶ

ْ
Ɉ

َ
 {، [یوسف] }ͨأ

ُ
ور

ُ
ك

Ē
 اɎش

َ
اديِ

َ
 عِب

ْ
 منِ

ٌ
ليِل

َ
  .[سبـأ] }̎وَق



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٣٠٤

بالكثرة على الحق غير صحيح، لما ترى من ذم الكثرة،  ستدلالوحينئذ فالا

  ومدح القلة في كتاب االله تعالى. 

ومن هنا قال أمير المؤمنين حين سأله سائل قائلاً: أترى يا أمير المؤمنين أهل 

  الشام مع كثرتهم على الباطل، ونحن مع قلتنا على الحق؟

رجال، وإنما الرجال إن الحق لا يعرف بال ،ويحك: (#فقال أمير المؤمنين 

قلوا أم كثروا، واعرف الباطل تعرف  فون بالحق، فاعرف الحق تعرف أهلهيعر

  ). قلوا أم كثروا...إلخ أهله

م ذلك لم يخرجوا من حيز الدعوى، استدلالهأنهم ب :وجواب الشبهة الثانية

  فشبهتهم تلك دعوى خالية عن الدليل، وبإمكان كل فرقة أن تقول مثل مقالتهم. 

والمؤمنون معه، لا  ÷بل إن كل فرقة تقول: إنها على ما كان عليه النبي 

يتجاوزون ذلك، ولا نجد أحداً من طوائف المسلمين يقول: إنه على غير ما كان 

  وأصحابه.  ÷عليه الرسول 

أن الدليل الذي هو دليل إنما هو الكتاب والسنة  :وجواب الشبهة الثالثة

  لما ذكرنا من الأدلة في جواب الشبهة الأولى.  بدليل؛الإجماع، أما الكثرة فليست و

  .إلخ.مناقشة حديث: خير القرون قرني

ثم الذين يلونهم، فهو  ،ثم الذين يلونهم ،خير القرون قرني وأما حديث:

حديث آحادي اختص بروايته أهل السنة والجماعة، ولا تقوم الحجة إلا بما 

ديث ليس كذلك، فلا وهذا الحأجمعت الطوائف المختلفة كلها على صحته، 

  حتجاج به على الشيعة. يصح حينئذ الا

فإن الواقع التاريخي يكذب مضمونه، فإن فاجعة قتل الحسين وأهل  ،وبعد

وقعت في القرن الأول، وفاجعة الحرة  ÷بيته الذين هم أهل بيت رسول االله 

نصار، وقتل فيها أولاد المهاجرين والأ ÷التي استبيحت فيها مدينة الرسول 

واستبيحت نساؤهم حتى جاءت نساؤهم بألف مولود لغير آبائهم، وطبع فيها 



ــمة    ٣٠٥        خـاتــ

  على أعناق ما بقي من رجال أهل المدينة بأنهم عبيد وخول لأمير المؤمنين يزيد.

وهتكت حرمة  ،كل ذلك وقع في القرن الأول، وهدمت الكعبة بالمجانيق

رام في القرن الأول، وأول وقتل ابن الزبير وأصحابه في ساحة المسجد الح ،مكة

 ول، سباهم بسر بن أرطأة من اليمنما سبيت فيه نساء المسلمين في القرن الأ

  الرقيق.  وباعهن بيع ،بأمر معاوية

 ’ وفي القرن الأول أمر معاوية بن أبي سفيان بعد صلحه مع الحسن بن علي

في خطب الجمعات والأعياد، فلعن  #بلعن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب 

بأمره من فوق منابر مساجد المسلمين، وقد كانت يومئذ ثمانين ألف منبر، 

واستمر منذ ذلك الحين إلى أن تولى عمر بن عبد العزيز، فأزال ذلك الإثم 

انِ {العظيم، وأبدل مكانه: 
َ

س
ْ
حِ

ْ
لِ واَلأ

ْ
د

َ
ع
ْ
رُ باِل

ُ
ɏ

ْ
أ
َ
 ي

َ Ē
ȥا 

Ē
  .]٩١[النحل:  }... الآيةإنِ

وفي القرن الأول أيضاً أمر معاوية بالبراءة من دين علي بن أبي طالب، ومن 

أبى ذلك ضربت عنقه، وممن ضرب عنقه في ذلك الصحابي الشهير حجر بن 

عدي وعمرو بن الحمق الخزاعي، وفي القرن الأول قتل الكثير من أصحاب 

الحسن بن ، وسم معاوية #فقتلت الخوارج أمير المؤمنين ، ÷رسول االله 

، وقتل معاوية في حرب صفين عمار بن ياسر، وخزيمة بن ثابت ذا ’علي 

الشهادتين، وغيرهما كثير، وقبل ذلك كله إعلان الحرب التي لا هوادة فيها على 

ومرق  ،وقسطت أخرى ،أمير المؤمنين حين تولى الخلافة، فنكثت بيعته طائفة

آخرون، وكل هذه الطوائف الثلاث سلت عليه السيف وحاربته أشد المحاربة، 

  وعادته أشد العداوة. 

الذي روته أهل السنة والجماعة:  ÷وفي الحديث الصحيح عن النبي 

وفي الحديث ، ))واخذل من خذله ،وانصر من نصره ،اللهم عاد من عاداه((

  )).حربك حربي وسلمك سلميأيضاً ((

: # أنه قال لعلي ÷بخاري في صحيحه في عدة مواضع عن النبي وروى ال

  )).أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي((



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٣٠٦

لأعطين الراية يوم خيبر: (( #كما في صحيح البخاري في علي  ÷وقال 

غداً رجلاً يحب االله ورسوله، ويحبه االله ورسوله، كراراً غير فرار، يفتح االله على 

، وروى مسلم في صحيحه عن سعد بن أبي وقاص #)) فأعطاها علياً يديه

يعني من سب  ؟حين سأله معاوية عن ما هو الذي يمنعه من سب أبي تراب

 ÷، فأجاب سعد بأن الذي يمنعه هو أنه سمع من رسول االله # علي

، لأن تكون له واحدة منهن أحب إليه من حمر #ثلاث خصال قالهن في علي 

  تزويجه من فاطمة، وحديث يوم خيبر، وحديث الغدير.  :سعدالنعم، فذكر 

إلى غير ذلك من القضايا التي حدثت في القرن الأول، ومن طالع تاريخ ذلك 

  القرن رأى تصديق ما قلنا. 

  هم بثناء االله على الصحابة والتابعين والرد عليهماستدلال

والتابعين، فالمراد بذلك  وأما ما استدلوا به من ثناء االله تعالى على الصحابة

ستقامة منهم، الذين حافظوا على صفة الخيرية التي أثنى بها عليهم ربهم أهل الا

اسِ {تعالى في القرآن في قوله تعالى مخاطباً لهم: 
Ē
 Ɏلِن

ْ
ت

َ
رجِ

ْ
خ

ُ
ةٍ أ

Ē
م

ُ
َ أ ْƷ

َ
 خ

ْ
م

ُ
ت
ْ
ن
ُ
ك

و
ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
رِ وَت

َ
ك

ْ
ن
ُ
م
ْ
Ɏنِ ا

َ
 ع

َ
ن

ْ
و

َ
ه
ْ
ن
َ
ȩَرُوفِ و

ْ
ع

َ
م
ْ
Ɏِبا 

َ
رُون

ُ
ɏ

ْ
أ
َ
ِ ت

Ē
ȥِبا 

َ
  .]١١٠[آل عمران:  }ن

فبين االله تعالى أنهم استحقوا الخيرية من أجل أمرهم بالمعروف ونهيهم عن 

، ومن تخلى ام على ذلك فهو أهل للثناء والرضاالمنكر وإيمانهم باالله، فمن استق

عن تلك الصفة، فلا حظَّ له في شيء من الثناء، وليس له نصيب وتماماً كما قال 

سِهِ {طباً للصحابة أولاً وبالذات: تعالى مخا
ْ
ف

َ
ȫ 

َ َ
Ȃ 

ُ
ث

ُ
ك

ْ
ن
َ
Ȭ ا

َ
م

Ē
ȫِإ

َ
 ف

َ
ث

َ
Ȳ

َ
 ن

ْ
ن

َ
م

َ
ȯ

 
ً
ظِيما

َ
 ع

ً
را

ْ
ج

َ
ȩيِهِ أ

ْ
ؤ

ُ
ي

َ
س

َ
 ف

َ Ē
ȥا 

ُ
ه

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

َ
د

َ
ه

َ
Ȁ ا

َ
 بمِ

َ
Ș

ْ
و

َ
 أ

ْ
ن

َ
  .[الفتح] }̋وَم

 ÷قد تنكروا لأهل بيت النبي  ÷ولا شك أن الصحابة بعد موت النبي 

  أشد التنكر، وبخسوهم حقوقهم، وصغروهم. 

من أخذهم ما بيدها من  ÷من ذلك ما جرى على فاطمة بنت رسول االله 

، وحرمانهم إياها من ميراثها ونصيبها من ÷النحلة التي أعطاها إياها أبوها 



ــمة    ٣٠٧        خـاتــ

الفيء، فهجرت أبا بكر وعمر، وماتت كمداً مغاضبة لهما ساخطة عليهما وقد 

  و... إلخ.  ))ن االله يغضب لغضب فاطمة ويرضى لرضاهاإ: ((÷قال الرسول 

وما زالت المساءة بأهل البيت % تتزايد من ذلك الحين، وتتضاعف بمرور 

الزمن حتى بلغت النهاية، فقتلوا أمير المؤمنين، وسم الحسن، وقتل الحسين 

 ،وسبعة عشر رجلاً من أهل بيته في كربلاء، ثم سنت الأمة لعنهم بأمر معاوية

أو محبة أهل  ،بخصوصه #البراءة من دينهم، وحتى صارت محبة علي وب

  % ذنباً لا يغفر، ترد به الشهادة والرواية و... إلخ.  البيت

وما زال هذا المذهب من أصول أهل السنة وقواعدهم التي يبنون عليها 

  الشرائع والأحكام حتى اليوم. 

وتتابعت وشبت على ذلك الأجيال، وشابت عليه، ومضت السنون، 

القرون، والناس لا يعرفون إلا ذلك، ولا يدينون إلا به، وما زالت سلاطين بني 

 ،أمية منذ عهد معاوية ثم سلاطين بني العباس ترعى هذا المبدأ بغاية الرعاية

  وتعتني به أشد العناية. 

وقد اشتهر هذا المذهب باسم السنة والجماعة، وأتباعه بأهل السنة والجماعة، 

لقرون ثم الذي يليه ثم إنه مذهب السلف والخلف، ومذهب خير اوقالوا: 

ونحن لا نناكرهم في ذلك، فقد نشأ هذا المذهب في القرن الأول، الذي يليه، 

وفرضه معاوية أخيراً على الأمة فرضاً، وعاقب أشد العقوبة من لم يكن كذلك، 

رن الأول، ثم فصار هذا المذهب هو المذهب الرسمي في البلاد الإسلامية في الق

فيما بعده من القرون، ولا ننكر أيضاً أنهم يسمونه السنة والجماعة، وأن أتباعه 

  أهل السنة والجماعة، وأنه مذهب السلف والخلف، ومذهب التابعين وتابعيهم.



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٣٠٨

  الأدلة على أن أهل البيت ومن تابعهم هم الفرقة الناجية

ومن تابعهم هم الأدلة على أن أهل البيت %  إذا عرفت ذلك فنقول:

  فنكتفي هنا بإيراد شيء: الناجية كثيرة من الكتاب والسنة، الفرقة 

في علي  ÷روى مسلم في صحيحه حديث الكساء، وهو قوله  -١

)) اللهم هؤلاء أهل بيتي وفاطمة والحسن والحسين حين لف عليهم كساءً: 

رهُم تطهيراً   )). فأذهِب عنهم الرجس وطهِّ

ا {وروى أيضاً في هذا الحديث أن آية التطهير نزلت فيهم وهي قوله تعالى: 
َ
م

Ē
ȫِإ

 
ً
هƷِا

ْ
ط

َ
ȩ 

ْ
م

ُ
Ƞَر

ĕ
ه

َ
ط

ُ
ɋَتِ و

ْ
َي ْǺا 

َ
ل

ْ
ه

َ
 أ

َ
س

ْ
ج

ĕ
 اɎر

ُ
م

ُ
Ȳ

ْ
ن

َ
ȭ 

َ
هِب

ْ
 Ǿِذُ

ُ
 االله

ُ
رɋِد

ُ
  .[الأحزاب] }̢ي

إني تارك فيكم ما : ((÷روى مسلم أيضاً حديث الثقلين، وهو قوله  -٢

تضلوا من بعدي أبداً، كتابَ االلهِ وعترتي أهل بيتي، إن اللَّطيفَ إن تمسكم به لن 

 )).الخبيرَ نبأني أنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض

للأمة أهل بيته، وعينهم لهم بالقول والفعل في حديث  ÷فميز النبي 

  لئلا يكون لأحد بعد ذلك حجة أو معذرة. ؛الكساء

أمته أنه قد ترك فيهم وخلف فيه شيئين اثنين بعد موته، ترجع  ÷ثم أخبر 

تاب إليهما الأمة، يسدان مسده، ويقومان مقامه، ويسدان الفراغ بعد فقده، وهما: ك

  وأخبر أنهم إذا تمسكوا بهما اهتدوا وأمنوا من الضلال. االله تعالى وعترته أهل بيته، 

رة بما أوجب من الصلاة إكمالاً للحجة وقطعاً للمعذ ÷ثم عزز النبي 

ب بن عجرة الذي رواه أهل الصحاح: وذلك في حديث كع ،عليهم في الصلاة

قولوا اللهمَّ : ((÷قال  ؟كيف نصلي عليك إذا نحن صلينا عليك في صلاتنا

  .)) الحديث..صلِّ على محمدٍ وعلى آل محمدٍ 

 {وبما رواه البخاري من نزول آية المودة: 
َ

 لآ
ْ

ل
ُ
  ق

Ē
 إلاِ

ً
را

ْ
ج

َ
هِ أ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ل
َ
أ
ْ
س

َ
أ

 
َ

Ȍ
ْ
ر

ُ
ق
ْ
 Ɨِ ال

َ
ة
Ē
د

َ
و

َ
م
ْ
Ɏعلي وفاطمة وابناهما.  :في الخمسة الذين هم ]٢٣[الشورى:  }ا  

قال في الغدير: أخرج الترمذي وأحمد والحاكم والنسائي وابن أبي شيبة 

: إن علياً مني ÷والطبري وكثيرون آخرون من الحفاظ بطرق صحيحة قوله 



ــمة    ٣٠٩        خـاتــ

  وأنا منه وهو ولي كل مؤمن بعدي. 

من سره أن يحيا حياتي، وأخرج أبو نعيم في الحلية وآخرون بإسناد صحيح: ((

ويموت مماتي، ويسكن جنة عدن، غرسها ربي، فليوالِ علياً من بعدي، وليقتد 

  . إلخ)). ..بالأئمة من بعدي، فإنهم عترتي، خلقوا من طينتي

مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا علي وروى البخاري في الصحيح: ((

  . ))نبي بعدي

  .))حب علي إيمان وبغضه نفاقوروى مسلم في الصحيح: ((
  )).وأبوهما خير منهما ،الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنةوفي البخاري: ((

ولا يتسع كتابنا هذا لإيراد ما في الصحيحين فضلاً عما في غيرهما مما جاء عن 

الذي والغرض الإشارة، أما المتعنت  ،في أهل بيته، والقليل يكفي ÷  النبي

  فلا يتوقع منه إلا الجحود والمعاندة، ولو جاءته كل آية. لا يهمه الحق

  سنة الاصطفاء الإلهية

صطفاء لأولاد تعالى قد مضت، وحكمته قد قضت بالافإن سنة االله  ،وبعد

 {تعالى في ذلك:   النبيين، قال
َ
س

ْ
ر

َ
 أ

ْ
د

َ
ق
َ
ا وَل

َ
تهِِم

Ē
ɋ
ĕ
ر

ُ
ا Ɨِ ذ

َ
ن
ْ
ل

َ
ع

َ
 وجَ

َ
رَاهيِم

ْ
 وɉَبِ

ً
وحا

ُ
ا ن

َ
ن
ْ
ل

 
َ

اب
َ
كِت

ْ
 وَال

َ
ة
Ē
و
ُ
ب
ē
ǽ٢٦[الحدید: }..الآيةا[.  

 {وقال سبحانه: 
َ َ

Ȃ 
َ
رَان

ْ
 عِم

َ
 وَآل

َ
راَهيِم

ْ
 إبِ

َ
 وَآل

ً
وحا

ُ
 وَن

َ
م

َ
 آد

َ
ƚ

َ
ط

ْ
 االله اص

Ē
إن

 
َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع

ْ
  ̢ال

ٌ
ليِم

َ
 ع

ٌ
مِيع

َ
 س

ُ Ē
ȥَضٍ وا

ْ
ع

َ
Ȩ 

ْ
ا مِن

َ
ه

ُ
ض

ْ
ع

َ
Ȩ 

ً
ة

Ē
ɋ
ĕ
ر

ُ
  .[آل عمران] }̣ذ

 {وهو يعقوب:  #وقال سبحانه في أولاد النبي إسرائيل 
ْ
م

ُ
اه

َ
ن ْ َƳ

ْ
دِ اخ

َ
ق
َ
وَل

 
َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع

ْ
 ال

َ َ
Ȃ ٍم

ْ
 عِل

َ َ
Ȃ̡{  :٣٢[الدخان[ } ŧِ

Ē
ŧَِ ال

َ
م

ْ
رُوا نعِ

ُ
ك

ْ
 اذ

َ
ائيل

ْ
ǩِإ ũِ

َ
ا ب

َ
ي

 
ْ
م

َ
ع

ْ
ȫ
َ
 أ

َ
ǐِم

َ
Ɏا

َ
ع
ْ
 ال

َ َ
Ȃ 

ْ
م

ُ
Ȳ

ُ
ت
ْ
ل

Ē
ض

َ
 ف

ĕ
Ś

َ
Ɇَو 

ْ
م

ُ
Ȳ

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

ُ
  .]٤٧[البقرة: }̰ت

أفضل الأنبياء، فيجب على طرد الحكمة، وعلى ما قضت  ÷ونبينا محمد 

وأفضل من سائر الذراري  ،هم خير آل ÷به سنة االله أن يكون آله 

  العتر.  المصطفاة، وعترته خير



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٣١٠

النعمة، وأسبغ عليه الفضل، فجعله خير  ÷ولقد أتم االله تعالى على نبينا 

وجعل ذريته خير ، وجعل كتابه أفضل الكتب، وجعل أمته خير الأمم ،الأنبياء

  صطفاء والتطهير و...إلخ. ري بما اختصهم به من الفضائل والاالذرا

  افتراق الشيعة إلى زيدية وإمامية

 ،البيت % إذا عرفت ذلك فاعلم أن جميع فرق الشيعة تدعي أنها تتبع أهل

وتسلك مناهجهم، وأكبر طوائف الشيعة اليوم هم  ،وتسير في طريقهم

آخرهم  ،الجعفرية، وهم الذين يقولون بإمامة اثني عشر إماماً مسميين بأسمائهم

المهدي المنتظر محمد بن الحسن العسكري، المولود في القرن الثالث، كما تدعيه 

  ل مختفياً إلى اليوم. الإمامية، والذي اختفى بعد ولادته، وما زا

  ونحن معاشر الزيدية نخالف الإمامية فيما تدعيه. 

واعلم أنا لا نقبل من الأدلة في هذا الباب إلا ما يفيد العلم واليقين، إما  ،هذا

أو سنة مجمعاً عليها، لذلك فإنا قد وقفنا حيث أوْقَفتنا الأدلة، فلن  ،آية محكمة

نا عندها هي ما أجمعنا عليه نحن والإمامية نتقدم ولم نتأخر، والأدلة التي وقف

 ،وآية التطهير والمودة ،وأهل السنة والجماعة، وذلك حديث الثقلين والكساء

  وإلى آخر ما قدمنا. 

واستدلت بما لا نعرفه نحن ولا غيرنا من أهل  ىثم إن الإمامية ادعت دعاو

   التعويل عليها. فلم يسعنا قبولها، ولم نستجز العمل بها، ولا ،السنة والجماعة

وذلك لأن ما نحن فيه من أصول الشريعة التي لا بد في ثبوتها من العلم 

واليقين، كالصلاة والزكاة والحج و... إلخ، ولا تقبل فيها الدعاوي المجردة عن 

البراهين القطعية والحجج الواضحة، فلا تقبل أحاديث الإمامية التي اختصوا 

أصول الشريعة، في حين أن غيرهم من طوائف بروايتها لإثبات أصل عظيم من 

 أحاديث الطوائف؛ الإسلام لا يعرف تلك الروايات، ولا يرى لها أي أثر في

  لذلك فإن الزيدية لا تقيم وزناً لما تذهب إليه الإمامية، ولا تلتفت إليه. 



ــمة    ٣١١        خـاتــ

هم الذين قاموا بحق خلافة ومما يؤكد ما ذكرنا أن أئمة الزيدية 

بالمعروف ونهوا عن المنكر، وجاهدوا الظالمين بأموالهم ، فأمروا ÷ الرسول

في سبيله، وتماماً كما كان  وأنفسهم، وأعلنوا الحق، وقاتلوا عليه، وقتلوا

  . ÷االله  رسول

إلى هذا الوقت، أما الشيعة  #وما زالوا كذلك منذ زمن الإمام زيد بن علي 

، فإنهم رفضوا #ن علي الإمامية فقد افترقت بهم الطريق منذ عهد الإمام زيد ب

  الجهاد معه، وما زالوا منذ ذلك الحين يرفضون الجهاد مع دعاة أهل البيت %. 

  توضيح بطلان مذهب الإمامية في الخلافة

ولزيادة توضيح صحة مذهب الزيدية وبطلان مذهب الإمامية في الخلافة 

  التي كان يقوم بها بمقتضى النبوة هي:  ÷نقول: إن وظائف النبي 

  تبليغ أحكام الإسلام وشرائعه.  -١

 الدعوة إلى الإسلام وبثها ونشرها.  -٢
 والغزو وإعلان الحرب على الظالمين.  ،قيادة الجيوش ضد أعداء الإسلام -٣
 أخذ الحقوق المالية وتوزيعها على المستحقين لها.  -٤
 وإقامة شعائر الإسلام.  ،إقامة الحدود -٥
 و... إلخ.  ،وإقامة العدل ،الحكم بين الناس بالحق -٦

، ÷فمن أعلن هذه الشعارات، ودعا إليها، وكان من أهل بيت النبي 

مستجمعاً لشروط الخلافة التي أسلفناها، وأعلن الثورة على الظلم والظالمين، 

  . ÷فهو الحقيق بأن يسمى إماماً، وخليفة للرسول 

: ÷قول النبي  وهذا الدليل دليل ظاهر عملي محسوس في الساحة، يتطابق مع

  )). فذاك الخبر وهذا المعاينة. ألا وهما الخليفتان بعدي((

فإنها لا تتم حجة االله على العباد إلا بإعلان الدعوة وإظهار الشعارات  ،وبعد

ولا يشترط حصول ما يدعو إليه الإمام، بل المشروط ما ذكرنا ذكرناها،   التي



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٣١٢

كان أنبياء االله، فإنهم كانوا يعلنون سواء حصلت الإجابة أم لم تحصل، وتماماً كما 

الدعوة إلى االله، ويعلنون الثورة على الفساد، ومنهم من صار له أتباع وسلطان، 

فيما قص االله تعالى  ء من ذلك ومنهم بين بين، ولم يجئومنهم من لم يحصل له شي

عن أنبيائه ورسله أن أحداً منهم سكت، وأغلق بابه، بل دعا كل نبي إلى تقوى 

   وطاعته وترك الفساد والظلم، وبالغوا في ذلك أشد المبالغة. االله

والإمامة هي عبارة عن خلافة النبوة، وحينئذ فلا تتحقق الخلافة إلا إذا 

%، ولم يتحقق في أئمة الإمامية شيء من  تحققت من الإمام أعمال الأنبياء 

  ذلك، مع أنهم صلوات االله عليهم، أهلٌ لكل خير وفضل.

به فساد مذهب الإمامية على الجملة اشتمال مذهبهم في الإمامة على  ومما يتبين

  كثير من الدعاوي الخرافية التي تستبعدها العقول وتنكرها منها: 

 إن االله يعطيهم العلمئمة يعلمون الكثير من المغيبات، وإن الأ قولهم:-١

  تعلم.   بغير

اختفى بعد ولادته، المهدي محمد بن الحسن العسكري وُلدِ ثم  إن قولهم:-٢

د في منتصف القرن فلا زال مختفياً إلى اليوم، وأنه حي يطوف البلدان، وقد وُلِ 

 ن له أربعة سفراء يبلغون عنه العلم. الثالث الهجري، وإ

، ÷دعاؤهم العصمة للأئمة على وجه أبلغ من عصمة الرسول ا-٣

بخلاف الأئمة فلا محتجين على ذلك بأن النبي كان يُنبََّهُ بالوحي إذا أخطأ، 

لتعصمهم عن الوقوع في  ع الوحي، فاحتاجوا إلى عصمة أبلغ؛ينبهون لارتفا

 خطأ أو نسيان أو نحوهما. 

أما الزيدية فلن تجد في مذهبهم شيئاً من الخرافات، وذلك أن مذهبهم مبني 

  على الأدلة المجمع عليها من الكتاب والسنة، وعلى ما تقضي به فطر العقول. 



   ٣١٣        التـوســـل

  التـوســـل

هِْ {وذلك لقوله سبحانه وتعالى:  طلب الوسائل إلى االله مشروع؛
َ

Ǿِوا إ
ُ
غ

َ
ت
ْ
Ȩوَا

 
َ
ة
َ
سِيل

َ
و
ْ
Ɏ٣٥[المائدة:  }ا[.  

 والوسائل المقربة إلى االله تعالى أنواع: 
والإكثار من  ،وتلاوة القرآن ،والحج ،كالصلوات :فعل الطاعات :منها

  .ستغفاروكثرة الا ،على التفريطوالندم  ،التوبة إلى االله والرجوع إليه

فكل ذلك مما يقرب والورع والزهد،  ،ترك المحرمات والمشتبهات :ومنها

  العبد إلى االله ويزيده زلفى لديه.

  عاء، وإظهار التضرع والتذلل والافتقار بين يدي االله تعالى.الد :ومن ذلك

والنظر  ،المصحفوالنظر في  ،وزيارة الإخوان في االله ،زيارة المريض :ومن ذلك

  والنظر في وجه الوالدين، وقد جاء في ذلك الكثير من الأحاديث.  ،في وجه العالم

  وعلى الجملة فإن كل ما ندب االله تعالى إلى فعله فهو وسيلة مقربة إلى االله.

الى ببركة وقد استنكر بعض أهل السنة زيارة القبور والتوسل إلى االله تع

وأسرفوا غاية الإسراف حتى جعلوا ذلك من  ،رستنكازيارتهم وأفرطوا في الا

مسح إن مسح القبر للتبرك شرك، والت :وقالوا ،الشرك ومن عبادة الأوثان

ستشفاء به شرك، وفرعوا في هذا الباب فقالوا: إن بتراب القبر للتبرك شرك، والا

وتسريج  ،وكتابة الألواح الرخامية فوق القبور شرك ،البناء على القبور شرك

  وكل ذلك مما لا بأس فيه ولا حرج لو كانوا يعقلون... إلخ، .و. ،شرك القبب

ودليل ما نقول به: أن زيارة القبور من الطاعات المشروعة التي شرعها االله 

كنت نهيتكم عن زيارة تعالى، ففي الحديث المشهور الذي رواه مسلم وغيره: ((

  )). القبور ألا فزوروها فإنها تذكر بالآخرة

يزور أهل البقيع، وكذلك عائشة، وكانت فاطمة تزور  ÷وقد كان النبي 

  صحت بذلك الأحاديث.  ،قبر عمها حمزة وشهداء أحد كل جمعة



 كتاب الوعــد والوعــيد        ٣١٤

ر زيارة والطاعات كما ذكرنا وسائل مقربة إلى االله تعالى فلا وجه لاستنكا

ستشفاء فقد صحت الروايات أن الصحابة كانوا وأما التبرك والاالقبور، 

وبماء وضوئه، وبشعره، وأوصى أبو بكر أن يقبر  ÷ون ببصاق النبي يتبرك

وكذلك أوصى ، ÷التماساً لبركة القرب من قبر النبي  ÷عند النبي 

ت وصية عمر، ولم يحدث ذَ فَّ ثم نَ ، ذت الصحابة وصية أبي بكر أولاًعمر، ونفَّ 

  أي استنكار. 

إن حيل ف ÷وكذلك أوصى الحسن بن علي (ع) أن يدفن عند قبر جده 

  بينه وبين ذلك فليدفن عند قبر أمه فاطمة رضوان االله عليها. 

فلا مانع أن يكون تراب قبور بعض الصالحين سبباً للشفاء والعافية  ،وبعد

  كسائر الأسباب التي يستشفى بها من العقاقير الطبية الصناعية أو النباتات الطبيعية. 

كما أنه لا مانع من اعتقاد أن  ،ولا مانع من اعتقاد أن التراب سبب للشفاء

  أقراص الإسبرين سبب للشفاء و...إلخ. 

  قالوا: إن تعظيم القبور بالبناء عليها وبتسريجها وفرشها شرك.

قلنا: تعظيم قبور الصالحين مشروع جاء به القرآن فيما حكاه االله تعالى عن 

ا{أصحاب الكهف: 
َ
ق

َ
ȯ 

ْ
م

ُ
رَه

ْ
ɏ

َ
 أ

ْ
م

ُ
ه
َ
ن
ْ
Ʉ
َ
 ب

َ
ون

ُ
ع

َ
از

َ
ن
َ
Ɂ
َ
 ي

ْ
 إذِ

ْ
م

ُ
ه
ē
Ɋ
َ
 ر

ً
انا

َ
ي
ْ
Ƀ
ُ
 ب

ْ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
وا ع

ُ
ن
ْ
Ȩوا ا

ُ
Ɏ

 
ً
جِدا

ْ
س

َ
ɏ 

ْ
هِم

ْ
ي
َ
ل

َ
 ع

Ē
ن

َ
خِذ

Ē
َت َǽ 

ْ
رهِِم

ْ
ɏ

َ
 أ

َ َ
Ȃ وا

ُ
ب
َ
ل

َ
 غ

َ
ِين

Ē
Ȇا 

َ
ال

َ
 ق

ْ
 بهِِم

ُ
م

َ
ل

ْ
ع

َ
  .]٢١[الكھف:  }أ

  وتفرش... ÷تسرج عند قبر النبي  ÷وقد كانت عائشة زوجة النبي 

ن شيئاً متقرراً عند وتعظيم قبور الصالحين قد كا ÷وتعظيم قبر النبي 

جميع المسلمين منذ عهد الصحابة ومن بعدهم من التابعين وتابعيهم حتى جاء 

فأظهر قوله المبتدع في القبور، ثم جاء بعده بزمان  ،ابن تيمية في القرن السابع

وحظي بدولة وسلطان مما ساعد على بن عبد الوهاب فنصر مذهبه،  طويل محمد

  وتقويته.  تقرير ذلك المذهب

B  



   ٣١٥        المحتويات

 
ات  المحتوي

  ٣  --------------------------  مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)

  ٣  --------------------------  مقدمة مكتبة أهل البيت (ع)

  ١١  -------------------------------------  ــمتقدي

  ١٢  -----------------------------------  مقدمـــــة

  ١٢  ------------------------------  التعريف لهذا العلم

  ١٣  ------------------------------------العقــــل

  ١٤  ------------------------  حكم العقل في الحسن والقبيح

  ١٦  ----------------------------------  النظر والفكر

  ١٧  -----------------------------------  الدليـــــل

  ١٧  ---------------------------------  المؤثـــــرات

  ١٩  ------------------------  الرد على دعوى تأثير المؤثرات

  ٢٠  ---------------------------------  كتاب التوحيد

  ٢٠  -------------------------------  حـدوث العالــم

  ٢١  ----------------------  على حدوث العالمطرق الاستدلال 

  ٢١  ---------------------------------  دليل الإمكان

  ٢٢  --------------------------------  دليل الاختلاف

  ٢٢  ----------------------------------  دليل القياس

  ٢٢  -----------------------------  دليل الدعاوى الأربع

  ٢٣  ------------  الدليل من القرآن على وجود الخالق وعظمته وقدرته

  ٢٥  ----------  شرح: وهو الذي جعل لكم النجوم وغيرها من الآيات

  ٢٦  ---------------------  فلسفة البهشمية حول حدوث العالم

  ٢٨  ----------------------------  الأسمـــاء والصفــات

  ٢٩  --------------------  صفات المؤثر في حدوث العالم وما فيه



 المحتويات        ٣١٦

  ٣٠  -----------  فصــــــل : الاختلاف في تفسير الإثبات لصفات االله

  ٣٠  --------------------  قول جمهور أئمتنا (ع) وبعض المعتزلة

  ٣١  ----------------------------------  قول الأمورية

  ٣٢  ---------------------------------  قول أهل المزايا

  ٣٢  ----------------------------------  قول الجهمية

  ٣٣  ---------------------------------  قول الأشعرية

  ٣٤  --------------------------------  واالله سميع بصير

  ٣٦  -----------------------------  واالله تعالى سامع مبصر

  ٣٦  -------------------------  في تنزيه االله تعالى عن الحاجة

  ٣٨  -------------------  في تنزيه االله تعالى عن مشابهة المخلوقات

  ٣٨  -----------------------------------  نفي المكان

  ٣٩  --------------------  معنى قول المسلمين: إن االله بكل مكان

  ٣٩  -----  إجماع المسلمين على أن االله خالق كل الأمكنة وأنه كان ولا مكان

  ٤٠  ---------------------------  عُباّد الأهوية والرد عليهم

  ٤١  ------------------------------  العــرش والكرسي

  ٤٢  -------------------------------------الكرسي

  ٤٣  --------------------------  واالله تعالى ليس بعض خلقه

  ٤٤  --------------------------  واالله تعالى لا تحله الأعراض

  ٤٤  -------------------------------------  اللَّـوح

  ٤٥  --------------------------واالله تعالى لا تدركه الأبصار

  ٤٦  -------------------  بعض شبه القائلين بالرؤية ـ والرد عليها

  ٤٩  -------------------------  الآيات الدالة على نفي الرؤية

  ٤٩  --------------------  الجواب على دعوى تخصيص هذه الآية

  ٥٠  ---------------------  الجواب على دعوى النسخ لهذه الآية

  ٥٢  ---------------------------  لماذا طلب موسى الرؤية؟



   ٣١٧        المحتويات

  ٥٣  ---------------  تفصيل لما في الآيات من الأدلة على نفي الرؤية

  ٥٤  ----------------------------  واالله تعالى لم يلد ولم يولد

  ٥٥  -------------------------  واالله تعالى لا يجوز عليه الفناء

  ٥٥  -----------------------------  واالله تعالى لا إله غيره

  ٥٦  -----------------------------  بطلان ألوهية غير االله

  ٥٧  ----------  التفكر في المخلوقات يوصل إلى نفي ألوهية غير االله تعالى

  ٥٩  ---------------------------------  لا قديم غير االله

  ٥٩  ------------------------  عباده من المعرفة بهما كلف االله 

  ٦١  -------------------------------  الاسم والصفـــة

  ٦١  --------------------------------------الاسم

  ٦٢  -------------------------------------  الصفـة

  ٦٣  ------------------------------  الحقيــقة والمجـــاز

  ٦٣  -------------------------------  الحقيقة وأقسامها

  ٦٤  -------------  الخلاف في وقوع الحقيقة الدينية والحقيقة الشرعية

  ٦٥  -----------------------  المجاز والرد على من نفى وقوعه

  ٦٦  -----------------------  تفسير الآيات التي توهم التشبيه

  ٦٨  ---------------------------------  الرحمن الرحيم

  ٦٩  ------------  على االله تعالى من الأسماء وما لا يجوز ما يجوز إطلاقه

  ٧٠  -------------------------------------  الجلالة

  ٧٠  ----------------------------------  واحد وأحد

  ٧٠  ------------------  الفرق بين صفات الذات وصفات الفعل

  ٧١  ------------------------  مالك، ورب، وحليم، وغفور

  ٧٢  ----------------------------------  اسم الفاعل

  ٧٢  -----------------------  ما يختص االله تعالى به من الأسماء

  ٧٤  ----------------------------------  كتاب العدل



 المحتويات        ٣١٨

  ٧٤  ---------------------------------  تعريف العدل

  ٧٤  ------------------------  فصل في حقيقة الحسن والقبيح

  ٧٥  --------------------  علة قبح الفعل عند أئمتنا ومن وافقهم

  ٧٥  ------------------------  القائلون بأن الفعل يقبح لذاته

  ٧٦  --------------------------  تعليل الأشعرية لقبح الفعل

  ٧٦  -------------------- قول بعض المجبرة في سبب قبح الفعل

  ٧٧  -------------------------  القبائح الشرعية وعلة قبحها

  ٧٨  -------------------------------  الحسـن الشــرعي

  ٧٨  قول المعتزلة في وجه قبح القبيح الشرعي ووجه الحسن الشرعي والمندوب

  ٨٠  -------------------------------  الجــبر والاختيار

  ٨٠  ------------------  الأشعرية بالقدرة المقارنة وبالكسبقول 

  ٨١  --------------------------  الجواب على طوائف المجبرة

  ٨٣  ---------------------------------  شبهة وجوابها

  ٨٣  -----------------------  أفعال العبد: الأفعــال المتولــدة

  ٨٤  ---------------------------------  أفعال االله تعالى

  ٨٥  -------------------  الفرق بين أفعال العباد وأفعال االله تعالى

  ٨٥  -----------------------------------  القــــدرة

  ٨٦  ------------  تخاليط الأشعرية والمجبرة في القدرة والجواب عليهم

  ٨٨  ------------------------------- مقدور بين قادرين

  ٨٨  ----------------------------  استحالة إيجاد النقيضين

  ٨٨  -----------------------------  استحالة إيجاد الضدين

  ٨٩  -------------------------------------  الإرادة

  ٩٠  ----------------------------  معنى إرادة االله وكراهته

  ٩١  -----------------------  الأقوال الباطلة في تفسير الإرادة

  ٩٢  --------------------------------الإرادة عند العبد



   ٣١٩        المحتويات

  ٩٣  ------------------------------  رضا االله تعالى ومحبته

  ٩٣  ----------------------------------  الإرادةتعلق 

  ٩٥  -----------  بعض شبه المجبرة لإثبات أن االله يريد المعاصي والكفر

  ٩٦  -  استدلالهم بآية: {ولو شاء ربك لآمن من في الأرض..} والجواب عليهم

  ٩٧  ---------------  الاحتجاج بالدعاء بالتوفيق والتسديد ونحوهما

  ٩٨  -----------------  تيسير االله سبل طاعته وتجنيب سبل معصيته

  ١٠١  -----------------------  تفسير لا حول ولا قوة إلا باالله

  ١٠٢  ----------  تفسير قوله تعالى: {وَمَا كُنَّا لنِهَْتدَِيَ لَوْلا أَنْ هَدَاناَ اللَّه}

  ١٠٢  ---------  تفسير قوله تعالى: {وما تشاؤون إلا أن يشاء االله... الآية}

  ١٠٢  -----------  تفسير قوله تعالى: {يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيهَْدِي مَنْ يَشَاءُ}

ناَ لآتََيْناَ كُلَّ نفَْسٍ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي تفسير قوله تعالى: {وَلَوْ شِئْ 

  ١٠٣  ------------------  لأََمْلأنَََّ جَهَنَّمَ مِنَ الجِْنَّةِ وَالنَّاسِ أَجمعَِْينَ}

  ١٠٣  ------------------------  نظرة عامة في مذهب المجبرة

  ١٠٤  ----------------------  المجبرة وموقفهم من الدين الحق

  ١٠٥  -------------------------------معــاني الهـــدى

  ١٠٧  -----------------------------  معـــاني الضـــلال

  ١٠٨  --------------------  في لغة العرب يجيء لمعان: والإغواء

  ١٠٩  -------------------------  والفتنة تجيء في اللغة لمعان:

  ١١٠  ---------------------------  الاختــبار والابتـــلاء

  ١١١  ------------------------------  الطبــع والختـــم

  ١١٣  ------------------------  الختم والطبع إلى االله؟لمَِ أسند 

  ١١٣  -----------------------------------  التـزيــين

  ١١٥  -----------------------------  تفسير آيات التزيين

  ١١٧  ------------------------------  معاني القضـــــاء

  ١١٨  -------------------------------  القـــــدرمعاني 



 المحتويات        ٣٢٠

  ١١٩  ----------------------------  حديث جابر في القدر

  ١٢٠  ------------------------------- القدرية ومن هم

  ١٢٢  ------------------  فصل: في الدلالة على أن االله عدل حكيم

  ١٢٣  --------------------------  الحكمة في خلق المكلفين

  ١٢٥  -----------------------------  الآلام وما يلحق بها

  ١٢٦  --------------------------------  إيلام الأطفال

  ١٢٧  ---------------------------------  إيلام الحيوان

  ١٢٧  ---------------------------------  إيلام المؤمن

  ١٢٨  ------------------------------  إيلام أهل المعاصي

  ١٢٩  -----------------------  عدوان بعض الخلق على بعض

  ١٣٠  --------------------------------دوام الأعواض

  ١٣١  ----------------------------------  الأجــــل

  ١٣٢  ------------  الدليل من القرآن والسنة على أن القتل خرم للأجل

  ١٣٣  ------------------------  شُبَهٌ للمجبرة والجواب عليها

  ١٣٤  ---------------------------  كلام المطرفية في الأجل

وح   ١٣٥  -----------------------------------  الـــرُّ

  ١٣٥  --------------------------------  فنــاء العـــالم

  ١٣٧  ----------------------------- فناء العالمالحكمة في 

  ١٣٨  --------------------------------في ذكـر الـرزق

  ١٣٩  --------------------------------  أسباب التملك

  ١٣٩  ------------------------------------  الرازق

  ١٤٠  -------------------------------  الرخص والغلاء

  ١٤٠  --------------------------------  في التكلـــيف

  ١٤١  ------------------------------  تكليف ما لا يطاق

  ١٤٣  ---------------------------------  الألطــــاف



   ٣٢١        المحتويات

  ١٤٤  ---------------------------------  الخــــذلان

  ١٤٤  ---------------------------------  العصــــمة

  ١٤٥  --------------------  على عباده في الآخرةتفضل االله تعالى 

  ١٤٨  -------------------------------  كتاب النبــــوة

  ١٤٩  --------------------------  فضل الملائكة على الأنبياء

  ١٤٩  ---------------------------  فضــل نبينا محمد (ص)

  ١٥١  ---------------------------------  المعجـــــزة

  ١٥٣  ----------------  صور من إعجاز القرآن الكريم غير ما سبق

  ١٥٥  --------------------  خاتم النبيين والمرسلين÷ محمد 

  ١٥٦  ---------------------------------  الشريـــــعة

  ١٥٧  -----------------------------------  القـــرآن

  ١٥٨  ---------------------------------  القـــراءات

  ١٥٩  ---------------------------------  تيسير القراءة

  ١٦٠  -------------------------------  المحكم والمتشابه

  ١٦٠  ------------------  الرد على من قال: لا يعلم المتشابه إلا االله

  ١٦٣  ---------------------------------  فواتح السور

  ١٦٣  -------------------------  تعالى اتفاقاً  القرآن كلام االله

  ١٦٥  -------  الداعي للأشعرية إلى القول بالكلام النفسي والجواب عليهم

  ١٦٧  -------------------------------------السُنـّة

  ١٦٨  ---------------------------------  الخبر المتواتـر

  ١٦٨  -----------------------------  المتلقى بالقبولالخبر 

  ١٦٩  -----------------------------  التعبد بخبر الواحد

  ١٦٩  ------------------  تفصيل أمير المؤمنين (ع) لأحوال الرواة

  ١٧١  --------------------  الطريق إلى معرفة الرواية الصحيحة

  ١٧٢  ----------------------  عصمة الأنبياء من الهوى والغلط



 المحتويات        ٣٢٢

  ١٧٢  -----------------------------------  القيــاس

  ١٧٣  ----------------------------------  الإجـمــاع

  ١٧٣  --------------------------  ÷إجماع آل الرسول 

  ١٧٤  -----------------------------  والاختلافالتفرق 

  ١٧٥  ------------------------------  أنواع الاختلاف:

  ١٧٥  ----------------------  الاختلاف في المسائل الأصولية:

  ١٧٥  -----------------------  الاختلاف في المسائل الفرعية:

  ١٧٦  ---------------------------  وحدة الحق في الأصول

  ١٧٧  ---------------------  حكم المخالف للحق في هذا الباب

  ١٧٨  --------------------  الاختلاف في مسائل الاجتهاد الظنية

  ١٧٩  --  عليهاأدلة من قال: كل مجتهد في المسائل الفرعية الظنية مصيب  والرد 

  ١٨٠  -----------------------  حكم المخطئ في الاجتهاديات

  ١٨٠  ----------------------------------  النســـــخ

  ١٨١  -----------------------------  الإمــامـــــةكتاب 

  ١٨٢  ---------------------  لا يخلو الزمان ممن يصلح للخلافة

  ١٨٣  -----------------------------  أهم شروط الإمامة

  ١٨٦  ------------------------------  الطريق إلى الإمامة

  ١٨٨  ---------------------  الزيدية على قولها في الإمامةحجج 

  ١٨٩  --------------------------  الأدلة على إمامة علي (ع)

  ١٩٠  ---  ÷سبب سكوت أمير المؤمنين(ع)عن الخلافة بعد موت النبي

  ١٩٢  -----  ÷السبب في انحراف الناس عن علي (ع) بعد موت النبي 

  ١٩٣  --------------------------  حكم المحاربين لعلي (ع)

  ١٩٥  -------------------------------  خاتمة هذا الباب

  ١٩٦  -------------  بعض قواعد وأسس مذهب أهل السنة والجماعة

  ١٩٧  -----------------------  الدليل على بطلان هذا المذهب



   ٣٢٣        المحتويات

  ٢٠١  ---------------------  السبب في انتشار مذهب أهل السنة

  ٢٠١  ----------------------------  مذهب شيعة علي (ع)

  ٢٠٣  -----------------------------  بعض أصول الزيدية

  ٢٠٧  ----------  سلامة عقائد الزيدية من الخرافات ومخالفة فطر العقول

  ٢٠٩  ----------------------  بعض أباطيل مذهب الإسماعيلية

  ٢١٠  -------------------------------  أساس الإسلام

  ٢١٢  ---------------الأنفة والترفع داء عياء يقود إلى عذاب الآخرة

  ٢١٣  ----------------------  اقتضاء حكمة االله تعالى التفضيل

  ٢١٣  ------------------------  منكرو التفضيل والرد عليهم

  ٢١٦  -------------------  االله يعطي المستجيب أكثر مما يأخذ منه

  ٢١٨  ---------------------------------  المحبـــــــة

  ٢٢٠  -------------------#الحجة على إمامة الحسنين بعد علي 

  ٢٢٢  ------------------------  إمامة الإمام بعد الحسنين (ع)

  ٢٢٣  --------------------------  حكم المتقدم على علي (ع)

  ٢٢٤  -----------------------------  الصحبة والصحابة

  ٢٢٤  ---------------------------  منازعة فاطمة لأبي بكر

  ٢٢٦  ----------------------------  اتفاق الشيعة وافتراقها

  ٢٢٦  --------------------------  إمامين في وقت واحد قيام

  ٢٢٦  -------------------------------  تنحـي الإمـــام

  ٢٢٧  ---------------------------------  التفضــــيل

  ٢٢٩  ------------------------  ÷أفضل أزواج النــبي 

  ٢٢٩  ----------------------------  ولايــة أهــل البـيت

  ٢٣٠  ----------------------------  الحســبة والمحتـسب

  ٢٣١  ---------------------  الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

  ٢٣٢  -----------------------------  طريقة الأمر والنهي



 المحتويات        ٣٢٤

  ٢٣٣  -----------------------------------  الهجــرة

  ٢٣٥  -------------------------------  تفصيل وتوضيح

  ٢٣٧  ------------------------  السفر إلى بلاد الكفر والفسق

  ٢٣٨  ------------------------------  المنزلة بين المنزلتين

  ٢٣٨  ------------------------------  الصغائر والكبائر

  ٢٤٠  --------------  أمثلة لذنوب لا يسلم منها المكلف مهما اجتهد

  ٢٤٢  ----------------------  خطايا الأنبياء صلوات االله عليهم

  ٢٤٤  ---------------------------------  الإيمـــــان

  ٢٤٥  ------------------------------------الإسلام

  ٢٤٦  ---------------------------  الكفر والفسق والنفاق

  ٢٤٨  -------------  يتفق الكافر والفاسق والمنافق وفيم يفترقون؟فيم 

  ٢٥٠  ----------------------------  الإكفــار والتفســيق

  ٢٥٠  ---------------------------------  أقسام الكفر

  ٢٥٣  ------------------------------  حكم كافر التأويل

  ٢٥٤  ------------------------------------  المطرفية

  ٢٥٤  ----------------------------------  في التفسيق

  ٢٥٥  ----------------------------------  التـــــوبة

  ٢٥٧  --------------------------  ما يشترط في صحة التوبة

  ٢٥٨  --------------------------  التوبة من ذنب دون ذنب

  ٢٥٩  --------------------------------  في الإحبـــاط

  ٢٦١  --------------------------------  تكفير السيئات

  ٢٦٢  --------------------------  كتاب الوعــد والوعــيد

  ٢٦٢  ----------------------------  خلف الوعد والوعيد

  ٢٦٣  -----------------------  الأدلة على خلود من دخل النار

  ٢٦٤  ---------------------------  اعتراضات والرد عليها



   ٣٢٥        المحتويات

  ٢٦٦  ------------------------  في خلود الفساق في نار جهنم

  ٢٧١  --------------------------------  إحاطة الخطيئة

  ٢٧٢  --------------------------------  شبهة وجوابها

  ٢٧٣  -----------------  قولنا في الأحاديث التي يرويها أهل السنة

  ٢٧٤  ---------------------------------  الشفاعــــة

  ٢٧٤  ------------------  الرد على من قال: الشفاعة لأهل الكبائر

  ٢٧٥  ---------  الكلام على حديث: ((شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي))

  ٢٧٧  ---------------------------  تعذيب أطفال المشركين

  ٢٧٨  -----------------------------  في عــذاب القـــبر

  ٢٨٠  --------------------  كيف يقع عذاب الأرواح ونعيمها؟

  ٢٨١  ---------------------------------  في الصُــــوُر

  ٢٨٣  ---------------------------------  القيـــامـــة

  ٢٨٤  ----------------------------------  البــــعث

  ٢٨٥  -------------- فائدة لطيفة في التعبير عن حدوث البعث بالظن

  ٢٨٧  -------------------------------  بعث الناس عراة

  ٢٨٧  ------------------------------  بعث كل ذي روح

  ٢٨٨  ----------------------------------  الحســاب

  ٢٨٩  -----------------------------------  المـــيزان

  ٢٩٠  ----------------------------------  الصحــف

  ٢٩١  ----------------------------------  الصــراط

  ٢٩٢  --------------------------------  إنطاق الجوارح

  ٢٩٢  -------------------------------  والنارخلق الجنة 

  ٢٩٣  ---------------------------------  الـحـــوض

  ٢٩٣  ----------------------------------  الكوثــــر

  ٢٩٤  ---------------------------------  الزوجـــــة



 المحتويات        ٣٢٦

  ٢٩٤  -----------------------------------  جنـة آدم

  ٢٩٤  -------------------------------  الإيــمان بالقـدر

  ٢٩٦  -----------------------------  والتقدير تنوع القدر

  ٢٩٧  -------------  وجوب الإيمان والتصديق بحكمة االله في المقادير

  ٢٩٨  ----------------------------------  خـاتــــمة

  ٢٩٨  --------------------------  وقوع الاختلاف في الدين

  ٢٩٩  ------------------  تثبت صحة أي مذهب بالدعوى فقطلا 

  ٢٩٩  --------------------  الاختبار للمكلفين سنة االله في خلقه

  ٣٠٠  ------------------  ÷اختبار أمة محمد بأهل بيت نبيها 

  ٣٠٠  --------  لبيان حق أهل بيته (ع) لتتم الحجة÷ تكرار الرسول 

  ٣٠٢  -------------------------  خطورة الكبر والتحذير منه

  ٣٠٣  --------------شبه أهل السنة على أنهم الفرقة الناجية والجواب

  ٣٠٤  ------------------  مناقشة حديث: خير القرون قرني..إلخ

  ٣٠٦  ---------  استدلالهم بثناء االله على الصحابة والتابعين والرد عليهم

  ٣٠٨  ---------  الأدلة على أن أهل البيت ومن تابعهم هم الفرقة الناجية

  ٣٠٩  ----------------------------  سنة الاصطفاء الإلهية

  ٣١٠  -----------------------  افتراق الشيعة إلى زيدية وإمامية

  ٣١١  -----------------  توضيح بطلان مذهب الإمامية في الخلافة

  ٣١٣  ----------------------------------  التـوســـل

  ٣١٥  ----------------------------------  المحتويات

  ٣١٥  ----------------------------------  المحتويات

 

  

 


