
  

  
  
  
  
  
  
  

 
 

  

 
 
 
 
 
 

@ 
 



  :وإخراجتحقيق صف و

@  
  

   ٥٣١٥٨٠ اليمن ـ صعدة ـ ت 
 
  

  

  

  الطبعة الأولى

   هـ١٤٣٦
  

  

  

  لمكتبة أهل البيت (ع) جميع الحقوق محفوظة



 ٣        ]المقدمة[

  ]المقدمة[

? 
خالق الخلق، ومدبر الأمر، العليم القدير الحي  الحمد الله

، وصلى االله ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، الذي القديم

حجج االله على ، وسلم على سيدنا محمد وعلى أهل بيته الطاهرين

ومن خالفهم ، عهم نجاالذين من اتب، ه على عبادهؤوشهدا ،خلقه

 ، أما بعد:ضل وهوى

فة االله تعالى وما يلحق بذلك من فهذا مختصرٌ لطيف في معر

وعلى  ،ما في كتاب العقد الثمينعلى الغالب م محتوٍ ٍ، أصول الدين

   .ينبغي معرفتها زيادات هامة أيضاً 

 جديد ،هذا
ٍ
ما ذكرته فيه مستوحيً عن  بل كل، ولم آتِ بشيء

والجديد هنا هو السهولة في التعبير بحيث لا %، يت بل الهأئمة أ

وتنبغي قراءته للمبتدئين قبل العقد ، إلى كثير في فَهمهيحتاج المبتدئ 

والحمد الله رب العالمين الذي هدانا لهذا وما كنا ، الثمين أو بعده

 محمد وآله. وصلى االله وسلم على ،لنهتدي لولا أن هدانا االله

  أول الطريق إلى العلم باالله
االله  وحده على معرفة ، وله الُقدْرَةُ العقلُ من طبيعته التفكيرُ 

غير أن االله  ،وما يستحقه من القداسة والكمال والجلال، تعالى

هم افهد، والكتب سبحانه وتعالى قد عزز العقل بالرسل



 باالله العلم إلى الطريق أول       ٤

ق التفكير الصحيح الذي سيوصلهم حتماً إلى وأرشدهم إلى طر

ءٍ ﴿ :فمن ذلك قوله تعالى، لىاة االله تعفمعر ْ َ
ƾ ِǞْ

َ
Ȯ ŴِْŲ اź

ُ
ŪِŰŇُ ْم

َ
أ

 űُŸُ ْم
َ
 أ

َ
źن

ُ
Ūِůĵَ

ْ
Ƣ٣٥[الطور ﴾ا[. 

 
ٍ
؟ هل هم هنا يخاطب االله العقلاء: هل خلقوا من غير شيء

 الخالقون لأنفسهم؟

ولا شك أنَّ العقلاء جميعاً لا يقبلون واحداً من هذين 

ولا يحتاجون في تفسيرهما إلى تفكيرٍ، بل يردون ذلك ، الافتراضين

قَ بْ مْ يَ ـوحينئذٍ لَ ، من غير ترَدد ولا تفكيرٍ ولا نظَرٍ ٍ ببداهة عقولهم

اهدِّ أَمامَ العقلِ إلاَّ أنْ يُصَ  شقَّ ، قَ ويؤمن بأن له خالقاً خلقه وسَوَّ

 .سمعه وبصره ... الخ

فإن العقل يفترض ، ما يجده العاقل من المُحْدَثات وهكذا كل

 في تفكيره لا غير: تثلاثة تساؤلا

 ؟ير شيءغهل حدثت هذه الأشياء من  - 

 الأشاء أنفسها؟هل أحدثت هذه  - 

 أم أحدثها محُدِْثٌ؟ - 

ضُهُ  م عليه تفكيرُهُ أنْ بل يحَُتِّ ، ولا يجدُ العقلُ افتراضاً آخرَ يَفْترَِ

وهو -الافتراض الأخير و، هذه الثلاثة التقاديرمن يخَتارَ واحداً 

، هو الذي يقبله العقل - نه أحدث هذه المُحْدَثات محُدِْثٌ أ

 ويطمئن إليه.



 ٥        التفكير من الثانية المرحلة

	ة من التفكيرالمرحلة الثاني

ن إف، بعد التصديق بأن هذه المُحْدَثَات قد أحدثها محُدِثٌ 

قل حتماً ينتقل بتفكيره إلى الخالق الذي أحدثها فيؤمن عال

قُ   بأنه: ويُصَدِّ

 .لأنه لا يقبل العقل بخالق معدوم ؛موجود - 

 الفعل لا يصدر من ميت بالضرورة. لأن ؛حيٌّ  - 

 وذلك لأن الفعل لا يصدر من عاجز. ؛قادرٌ  - 

 وذلك أنَّ الفعلَ المُحْكَمَ المُشْتمَِلَ على غاية الإحكام ؛مٌ ـِعال - 

 .والإتقان لا يصح ضرورةً من جاهل

قُ ، فكلُّ هذه الصفاتِ يؤمنُ بها العقلُ  ولا يحَتاجُ ، بها ويُصَدِّ

، النظر الأولبل يكفي ، العقلُ في الإيمان بها إلى تكرير النظر

  . فتحصل هذه الصفات الأربع بالتبع للنظر الأول

عرف أن  - ث من فاعللهذا المحدَ  دَّ العقل أنه لا بُ  ففإذا عر

 .متصف بهذه الصفات الأربع ضرورة هذا الفاعل

	عليم ءوهو بكل شي

 ،رها على ما تقتضيه الحكمة والمصلحةيإتقان المخلوقات وتقد

وهدايته لها إلى  ،اوحفظه له، وتقدير الأرزاق للحيوانات

، كل ذلك يدل على  إحاطة علم الخالق بكل شيء، لحهاامص

 كل فيو، نك ترى إتقان الخلق وإبداعه في كل ورقهإوكذلك ف

، وفي خلق كل دابة، وفي كل ثمرة، وفي كل شجرة، زهرة



 والآخر الأول هو       ٦

كل ذلك يدل على ، لة وإلى آخر ما خلق االله تعالىمالنحلة والن في

 ŴْŲِ وقد قال تعالى: ﴿، شيءإحاطة علم االله تعالى بكل 
ُ
źȲَُŽ ĵŲَن

 
َ

ƭْد
َ
 أ

َ
ƅَو űْŹُŎُِدĵŎَ źَŸُ 

ğ
ƅِإ Ĺٍŏَْ

َ
ƨ 

َ
ƅَو űْŹُšُِķرَا źَŸُ 

ğ
ƅِإ Ĺٍ

َ
ľ

َ
Ɔ

َ
ľ ىźَْ

َ
Ƒ

 ُŸ 
ğ

ƅِإ َ
َ

ǜȱْ
َ
 أ

َ
ƅَو ūَِɉ

َ
źاŴْŲِ ذ

ُ
ŵ
َ
ǽ ĵŲَ ŴَȬْ

َ
Ɂ űْŹُšَŲَ źَ ﴾وقال ، ]٧[المجادلة

ŃُِĻĵ : ﴿تعالى
َ
ŧŲَ ُهŉَْŶِŠَو ِ ّǚَ

ْ
ůا Ǎِ ĵŲَ űُ

َ
ŰšَْɆَو źَŸُ 

ğ
ƅِإ ĵŹَųُ

َ
ŰšْȬَ 

َ
ƅ Ķِْž

َ
Ť
ْ
ůا

ĵųَتِ 
ُ
Űŝُ Ǎِ Ĺٍğĸńَ 

َ
ƅَو ĵŹَųُ

َ
ŰšْȬَ 

ğ
ƅِإ Ĺٍ

َ
ũَوَر ŴِْŲ řُ

ُ
Ūŏْ

َ
ȶ ĵŲََو ِŋŅَْ

ْ
Ȋوَا

 ٍǻِĸŲُ ٍبĵَļِŬ Ǎِ 
ğ

ƅِإ ōٍِȵĵَŽ 
َ

ƅَو ĶٍŚَْر 
َ

ƅَرضِْ و
َ ْ
Ɓ٥٩الأنعام[﴾ ا[. 

	هو الأول والآخر

 .ولا آخر لوجوده، قديم لا أول لوجوده - سبحانه وتعالى-  واالله

أنه لو كان لوجوده والدليل على أن االله تعالى لا أول لوجوده 

ا، فيحتاج حينئذ إلى خالق ا مخلوقً ثً ب أن يكون محدَ جأول لو

 نهاية، وللعقل في هذه وهكذا إلى ما لا، هثَ أحدَ  ثٍ ومحدِ ، خلقه

 فتراضان لا غير:االمسألة 

 ا.أن يكون الخالق قديمً إما  - 

 ا.وإما أن يكون محدثً  - 

، اثً قد بطل بالدليل العقلي الذي قدمنا أن يكون الخالق محدَ و

 ا، وعلى هذا فيجب التصديق والإيمان بأنفوجب أن يكون قديمً 

  .الخالق تعال قديم لا أول لوجوده



 ٧        البصير السميع وهو

	وهو السميع البصير

: أنه تعالى ذلكومعنى ، يمان بأن االله تعالى سميع بصيريجب الإ

فهو ، ولا من المرئيات ،لا يخفى عليه شيء من المسموعات

لا ، رىويرى كل شيء مما يُ ، عسمَ سبحانه يسمع كل شيء مما يُ 

وقد قال تعالى: ، تخفى عليه خافية في الارض ولا في السماء

﴿ ْ
َ

ƾ ِŷِŰ
ْ
Ŀِų

َ
Ŭ ōَْɀ

َ
ů ُǞŕَِ

ْ
Ȋا şُžِų ğŏɉا źَŸَُويجب أن  .]١١[الشورى﴾ ءٌ و

بصر  ةه للأشياء ليس بآلة سمع وآلعنعرف هنا أن رؤية االله وسم

ولا أذنان يسمع ، لى عينان يبصر بهماايس له تعلف، كما في الحيوانات

 تعالى سبحانه عن ذلك ،، وليس له قلب وعقل يفكر بهمامابه

﴿ ْ
َ

ƾ ِŷِŰ
ْ
Ŀِų

َ
Ŭ ōَْɀ

َ
ů ُǞŕَِ

ْ
Ȋا şُžِų ğŏɉا źَŸَُءٌ و.﴾ 

  ليس كمثله شيء
وهذه الأجسام لها ، المخلوقات الموجودة هي أجسام: لاً أوَّ 

، أعراضوهذه الصفات والهيئات اسمها  ،صفات وهيئات

   .مستقلاً  شيئاً  توليس، هي توابع للأجسام اً فالأعراض إذ

ه الثلاثة ذوكل ه، وجماد، ونبات، حيوان والجسم ثلاثة أنواع:

، جماد لا حياة بهفالحيوان يتحول إلى ، طبيعته الضعف والتحول الأنواع

وكذلك الجماد يتحول من حالة إلى حالة أخرى، فالحديد ، ثم إلى تراب

والحجار قد ، لبها قد يحوله الصدأ إلى ترابصوهو أقوى الجمادات وأ

 :وتماما كما وصفه االله تعالى، والنبات كذلك، إلى تراب وإلى نورة ولتح

﴿źȲَُŽ ğű
ُ
Ȫ اĝŋ

َ
ŧŕْɊُ ُاَه

َ
Ǜ

َ
ȯ ŀُžِŹَŽ ğű

ُ
Ȫ ُń 

ُ
 .]٢٠[الحديد﴾ ĵŲًĵśَن



 شيء كمثله ليس       ٨

ما النبات أ، ا: الأنواع الثلاثة التي قدمنا ذكرها كلها محدثةثانيً 

أما الجمادات فأثر التقدير و، والحيوانات فبالمشاهدة والضرورة

جعلها على تلك  لاً وجاع، قدرها اً رقدِّ مُ  مَّ دل على أن ثَ يفيها 

لوجود وإذا كانت كذلك فهي محدثة ، الكيفيات والتشكيلات

 دلائل الحدوث فيها.

 تعالى بشيء من لى ما قدمنا فلا يجوز أن نشبه االلهع وبناءً  ،هذا

 اضً رَّ عَ اً منها لكان ضعيفاً مُ ئوذلك أنه لو أشبه شي ؛المخلوقات

وقد ، ن محدثاً اولك، ا للآفات والتبدد والزوالومعرضً ، للتحول

، جسماً  وعليه فيلزم أن لا يكون، ثبت أنه تعالى خالق الاجسام

 الشيء لا يخلق مثله.ولأن 

وانتفت صفات الأجسام ، فإذا ثبت أن االله تعالى ليس جسماً 

ولا يدرك ، فليس تعالى في مكان - جميعها تبعاً لنفي الجسمية

والاجتماع  ،كة والسكونرولا يتصف تعالى بالح، بالحواس

، ولا بالألوان، والعرض لوالطو، والرطوبة واليبوسة، والافتراق

لأن  ؛ولا بأي كيفية، والصعود والنزول، بالمشي والهرولة ولا

وكذلك فلا ، لك كله من صفات الأجسام الضعيفة المحدثةذ

ليس في ، اق والعينينسوال والجنب واليدين جهويتصف بال

ده ولا تح، أو في الأرض ،تعالى سبحانه أن يكون في السماء ،مكان

  .والخلف والأمام، ولا اليمين والشمال، الفوقية والتحتية

ولا  ءولا سما، لا مكان ولا زمان، كان االله سبحانه ولا شيء

مستغن عن ، ولا عرش ولا كرسي، وهو خالق المكان، أرض

 فلم يتقدمه زمان.، وخالق الزمان، المكان



 ٩        ]متشابهات آيات[

، والنسيان وملا تجوز عليه الغفلة والن، ليس بنور ولا ظلام

، مقه الهم والغحأو يل، ترَُّ سْ إنه تعالى يفرح ويَ  :ولا يجوز أن يقال

أن كل ذلك من صفات  إذ ؛أو يشتهي أو ينفر، أو يتألم أو يلتذ

، وقد ثبت أن االله تعالى ليس بجسم، الأجسام الضعيفة المحدثة

 فوجب أن ننفي عنه تعال كل صفات الأجسام على الإطلاق.

نفي التشبيه  ودور عليه رحى التوحيد هوالأمر الذي ي ،هذا

(التوحيد : وصدق أمير المؤمنين #، لى على الإطلاقعن االله تعا

ɀْ : ﴿وقال تعالى ،أن لا تتوهمه)
َ
ů ٌء ْ َ

ƾ ِŷِŰ
ْ
Ŀِų

َ
Ŭ ōَ﴾ ١١[الشورى[ ،

ŉńٌَ وَ ﴿ :لىاوقال تع
َ
źًا أ

ُ
ŧ
ُ
Ŭ ُ

َ
Ȕ ŴْȲَُŽ űْ

َ
ɉ ﴾٤[الإخلاص[. 

	][آيات متشابهات
 Žَ ﴿ :قوله تعالى

ْ
Ůَķ ِنĵļَŚَźŏُْȼŲَ ُاهŉَ﴾ تفسيرها في الآيـة التـي  ]٦٤[المائدة

ĵءُ الى: ﴿بعدها وهي قوله تع
َ
Œَȹ 

َ
ťْž

َ
Ŭ ŨُِŧْŶȬُ ﴾وقد جاءت هذه  ]٧٤[المائـدة

 ŉَُŽ لوا: ﴿االآية جوابا على اليهود حين ق
ٌ
Ĺ
َ
ůź

ُ
Ű
ْ
ŤŲَ ِ ğĬبمعنـى ، ]٦٤[المائـدة ﴾ا

ْــŋيِ وقولــه تعــالى:﴿ .االله علــيهم بالآيــة الســابقة درفــ، لأنــه بخيــ َƏ

ĵŶَِȿُž
ْ
ȭ

َ
įِķ ﴾لى: اوقولـه تعـ .تجـري في حراسـتنا وحفظنـا :معنـاه ]١٤[القمر

﴿ َŲ 
َ َ

ȇ ĵَĻ َǪْńَĵَŽ ِ ğĬا ĶِْŶŁَ Ǎِ ĺُŚْğŋ
َ
Ŧ ĵ ﴾]في طاعة االله :معناه ]٥٧الزمر. 

ِ ﴿ :وقوله تعالى ğĬا ŷُŁَْو ğűَĿ
َ
ȯ ﴾الجهة التي وجهكم إليها :أي، ]١١٥[البقرة. 

ƿِ : ﴿تعالى وقوله
ْ
ŧ
َ
ȫ Ǎِ ĵŲَ űُ

َ
Űšْ

َ
ȩ ūَŏِ

ْ
ŧ
َ
ȫ Ǎِ ĵŲَ űُ

َ
ŰŠْ

َ
 أ

َ
ƅَ١١٦المائـدة[ ﴾و[ ،

ــي :أي ــم سري وغيب ــك، تعل ــم سرك وغيب ــه ت، ولا أعل ــوقول الى: ع

﴿ĵ ğųِɊ  ĵŶَŽŉِْŽ
َ
Ɂ ĺْ

َ
ŰِųŠَ﴾ ى : ﴿لىاوقوله تع .قدرتنا :أي، ]٧١[يسźََļـŎْا ğű

ُ
Ȫ

 ْŋšَ
ْ
ůا 

َ َ
ȇ ِبالقدرة والسلطانتولى على الملك بمعنى اس ]٥٣الأعراف[﴾ ش. 



 ]والتصور التصديق[       ١٠

ة التي لا يعلم تأويلها إلا وفي القرآن كثير من الآيات المتشابه

 .%االله والراسخون في العلم من أهل البيت 

	][التصديق والتصور
، وعلم تصوري، : علم تصديقيالعلم ينقسم إلى قسمين ،معن

والإيمان به هو ، الإيمان به ي كلف االله تعالى به عباده هووالذ

 .بهالصديق 

وذلك لأن  ؛يجوز ذلك أما التفكر في االله تعالى وتصوره فلا

لا تستطيع أن تتصور إلا  -وإن اجتهدت في التفكير عقول البشر

نها لا تستطيع أن تتصور من المخلوقات إلا ما بل إ، المخلوقات

 عض الأمثلة:وإليك ب، قد عرفته

يتصور فإنه لا يستطيع أن  لو أن رجلا لم يطعم الحالي ولم يذقه

-وكذلك الأعمى ، توضيحهاووإن بالغت في شرحها له  الحلاوة

لا يستطيع أن يتصور الألوان ولا النور  - الذي ولد أعمى

وكذلك أنت أيها البصير لا تستطيع ان تتصور لوناً غير ، والظلام

 .نما عرفته من الألوا

جل - إن الفكر إذا ذهب يتصور الخالق على هذا ف وبناءً 

ها فَ لِ وقات التي أَ للا شك ولا ريب سيشبهه بالمخبفإنه  - وعلا

فلأجل هذا يحرم على ، ولا يستطيع أن يتجاوزها بتفكيره، وعرفها

يد هذا الدليل العقلي ويؤ، العاقل أن يفكر في الخالق أو يتصوره

  الذي ذكرنا.



 ١١        ]والسنة الكتاب أدلة[

	][أدلة الكتاب والسنة
ĵųً﴿: أما الكتاب فقوله تعالى

ْ
ŰِŠ ِŷِķ 

َ
źśُžِن

ُ
Ƙ 

َ
ƅَ١١٠[طه ﴾و[، 

ولا تتفكروا في ، تفكروا في المخلوق÷: (( قوله ومن السنة

 التوحيد أن لا تتوهمه).وقول الوصي #: (، ))الخالق

  [وفاق وخلاف]
أن  اً علىوالشيعة جميع، اتفق المسلمون جميعهم أهل السنة جميعاً 

 وأنها لا تشبهه.، وأنه لا يشبه المخلوقات، االله تعالى ليس كمثله شيء

، : إن له وجهاً ويديين وجنباً وقدمين وأصابعقال بعضهمثم 

، ويمشي ويهرول، ويقوم ويقعد، وأنه يضحك ويفرح ويغضب

ثم ، وشبهوه بمقولتهم هذه ،الله تعالى كل ذلكفأثبتوا ، ويطلع وينزل

: إن له وجهاً يليق فقالوا حاولوا الهروب من التشبيه الذي وقعوا فيه

 . تليقان بجلاله و.. إلخينه وعينلويدين تليقان بجلا، بجلاله

، نزل بلا كيفيو .ولون إن له وجها بلا كيف و.. إلخوتارة يق

ويهرول بلا ، ويمشي بلا كيف ،ويقعد بلا كيف، ويطلع بلا كيف

، وكل ذلك لا يخرجهم من دائرة المشبهين؛ و.. إلخ، كيف

 ويدين تليقان بجلاله مما، لالهجفقولهم: إن له تعالى وجها يليق ب

فللجمل ، فإن الحيوانات كذلك، قق التجسيميحو، كد التشبيهؤي

لذرة يدان تليقان بها لو، وللإنسان يدان تليقان به، يدان تليقان به

فلا تليق يدا الإنسان للجمل ولا للحمار ولا للذرة الخ، و..

    يدا بعض الحيوانات للبعض الآخر.والنملة، ولا



 الرحمة ذو الغني وربك       ١٢

رى يوم القيامة بلا وقولهم: له وجه بلا كيف و..الخ، ويُ 

ويصعد  ،ويمشي وينزل، ويجلس على العرش بلا كيف، كيف

قولهم هذا لا يمكن العقل  - ويضحك ويتكلم بلا كيف ،ويهرول

  أن يصدق به؛ لاستحالته. 

وتوضيح ذلك أن اليد إذا كانت موجودة وحقيقة كما يقولون 

فلا بد أن تتصف بصفة وكيفية، فلا بد أن تكون طويلة أو قصيرة 

أو كبيرة، أو متحركة أو ساكنة، أو رطبة أو بين ذلك، أو صغيرة 

ها. وكذلك لا ولا يمكن نفي تلك الكيفيات عنأو قاسية والخ، 

ل ويصعد ويهرول ويجلس من ن االله تعالى ينزأيمكن أن نصدق 

رى في لك لا يمكن أن يُ وكذ، يكون هناك حركة وسكونغير أن 

ن ومن غير أن يكو، ن يكون متحركاً أو ساكناً أير غالآخرة من 

  .في الأمام أو الفوق أو ... إلخ

	وربك الغني ذو الرحمة

لا تجوز  ن االله تعالى غنيٌّ أديق والإيمان بالتص مما يجب معرفته

أنه قد ثبت بما  والذي يدل على ذلك من جهة العقل، عليه الحاجة

لى ذلك فيجب نفي ع وبناءً ، تقدم أن االله تعالى ليس بجسم

ومن ذلك السرور ، صفات الأجسام وخصائصها عنه تعالى

والزيادة ، والشهوة والنفرة، واللذة والألم ،والهم والغم، والفرح

وهذه الخصائص هي دواعي ، والخوف والأمن، والنقصان

ها فائلانت اعً بَ انتفى تَ فإذا كانت منتفية عن االله تعالى ، الحاجة والفقر

نه تعالى إذا انتفى عنه التلذذ فإنه ينتفي إف، ةَ جوالحا عنه تعالى الفقرَ 



 ١٣        الأبصار يدرك وهو الأبصار تدركه لا

وكذلك إذا انتفت عنه ، واع الملاذنعنه تبعاً لذلك الحاجة إلى كل أ

لى كل أنواع المشتهيات، وإذا كان تعالى الشهوة انتفى عنه الحاجة إ

سبحانه وتعالى لا يلحقه الهم والغم انتفى عنه تبارك وتعالى 

 الحاجة إلى كل ما يدفع ذلك وهكذا ...

ُ ĵَŽ  źَŸُوقد قال تعالى: ﴿ ğĬوَا ِ ğĬا 
َ

Ǔِاءُ إŋَ
َ
Ū

ُ
ŧ
ْ
ůا űُُļ

ْ
ȫ
َ
Ɂ ُسĵğȍا ĵŹَ ĠȬ

َ
Ɂ

 Ġƴِ
َ
Ť
ْ
ůا  ُŉžِųَ

ْ
ơوقال: ﴿]١٥[فاطر ﴾ا ، Ǎِ ŴْŲََو űْļُ

ْ
ȫ
َ
Ɂ واŋُ

ُ
ŧȲَْĻ 

ْ
إنِ

 
َ
Ŧ ĵšًžِƦَ ِْرض

َ ْ
Ɓا ٌŉžِƧَ Ğƴِ

َ
Ť
َ
ů َ ğĬا 

ğ
 .، وغير ذلك كثير]٨[إبراهيم ﴾ıنِ

على ما ذكرنا فإن كل ما خلقه االله تعالى من المخلوقات إنما  وبناءً 

ولم ، يعود نفعها إلى المخلوقات عظيمةٍ  ومصالحَ  مٍ كَ حِ ـخلقه لِ 

وهكذا كل ما أمر االله تعالى ، ولا لينتفع بها، لحاجة إليهايخلقها تعالى 

فإنه لم يفعل ذلك لحاجة  - أو على ألسنة رسله، أو نهى عنه في كتبه، به

بل إنما كان ذلك لمصالح ومنافع تعود إلى ، يعود نفعها إليه تعالى

ŷŏِِ وŴْŲََ ومن هنا قال تعالى: ﴿، المكلفين
ْ
ŧَŶِŰ

َ
Ŧ ĵًơِĵŔَ 

َ
ŮِųŠَ ŴْŲَ

 
َ
ŉžِĸšَِ أ

ْ
Űِɉ ٍ̄

ğ
ƆŞَِķ ūَĠɅَر ĵŲََو ĵŹَْž

َ
Űšَ

َ
ȯ َءĵŎَ ﴾فهو سبحانه غني ، ]٤٦[فصلت

 إلخ.و ... ،وظلم العبيد، عن الكذب وخلف الوعد

 وŲََ وقد قال تعالى: ﴿
ً

ƆžِȰ ِ ğĬا ŴَِŲ 
ُ

ŉَŔْق
َ
 ﴿، ]١٢٢[النساء ﴾Ŵْ أ

ğ
إنِ

ĵšَžِųدَ ا
ْ
ɉا 

ُ
ťِŰ

ْ ُ
ƞ 

َ
ƅ َ ğĬ﴾ وقال تعالى: ، ]٣١[الرعد﴿ĵŲَ  

ُ
ل ğŉĸَȬُ  

ُ
źْل

َ
Ū
ْ
ůا 

 ğي َ َȐ ĵŲََو ĵ
َ
ŵ
َ
Ɂ  ٍ̄

ğ
ƆŞَِķ  ِŉžِĸšَ

ْ
Űِ
ّ
ů﴾ وغير ذلك كثير.، ]٢٩[ق 

	وهو يدرك الأبصار لا تدركه الأبصار

ولا تدركه ، أنه تعالى لا يرى مما يجب التصديق والإيمان به

 ا ولا في الأخرة.ينالأبصار لا في الد



 الأبصار يدرك وهو الأبصار تدركه لا       ١٤

أن الرؤية لا تصح إلا لما كان جسما، وقد  والذي يدل على ذلك

فلو رؤي الخالق سبحانه وتعالى لكان ، ثبت أن االله تعالى ليس بجسم

ا بالفوقية دً وومحد ،عرض والشكلبالطول وال راً مقدَّ  جسماً 

أو  تحركٍ   حالةِ وفي، واليمين والشمال ،والخلف والأمام ،والتحتية

خاصة  وهذه كلها خصائص ،وفي مكان مخصوص، سكون

رى يُ أن عقل يولا وقد ثبت أن االله تعالى ليس بجسم.  ،بالأجسام

، بالجهات ولا محدداً  ،بطول وعرض ولا مقدراً  ،ناتعالى لا في مك

 .أو سكون ولا في حركة

، : إنه تعالى يرى بلا كيف كلام مرفوض عند العقلفقول من قال

وقد قال ، فالرؤية لا تكون إلا للمتكيف بتلك الكيفيات التي قدمنا

ŕَْķـĵرُ وَ تعالى: ﴿
َ ْ
Ɓا ŷُـ

ُ
ȡِرŉُْĻ 

َ
ƅ َرĵـŕَْķ

َ ْ
Ɓركُِ اŉُْـŽ źَـŸُ ﴾١٠٣[الأنعـام[ ،

ŋََĻ Ŵْاƭِ تعالى لموسى #: ﴿  وقال
َ
ů ﴾١٤٣[الأعراف[.  

، بل عن سؤال قومه، هذا ولم يسأل موسى # الرؤية لنفسه

źا ﴿ :وتماما كما حكاه االله تعالى
ُ
ɉ
َ
ɂŏْ

َ
ȶ 

ْ
ن

َ
 أ

َ
مْ ŉُɆِŋُĻون

َ
űْȲُ أ

َ
ůźŎَُر

 ŉْ
َ
Ū
َ
ȯ ِنĵųَŽ ِ

ْ
ƃĵِķ ŋَ

ْ
ŧȲُ

ْ
ůلِ ا ğŉَĸَȽَŽ ŴْŲََو 

ُ
Ůْĸ

َ
Ȱ ŴِْŲ ƽَźɊُ 

َ
ŮِɌŎُ ĵųَ

َ
Ŭ

 ِŮžِȼ ğŏɉاءَ اźَŎَ 
ğ

Ůŗَ﴾ وقال تعالى، ]١٠٨بقرة[ال: ﴿ ƽَźɊُ اź
ُ
ɉ
َ
ɂŎَ ŉْ

َ
Ū
َ
ȯ

 
ُ
Ĺ

َ
ŪِŠĵ ğŕɉا űُŹُ

ْ
ȩ
َ
ŊŇَ

َ
į
َ
Ŧ ًَةŋŹْŁَ َ ğĬا ĵ

َ
ŵِر

َ
źا أ

ُ
ɉĵ

َ
Ū
َ
ȯ ūَِɉ

َ
ŴِْŲ َǚَȱْ ذ

َ
أ

 ُŞِķ ْűŹِِų
ْ
Ű﴾ وقولة تعالى: ﴿، ]١٥٣[النساء ūَ

َ
ŵĵŅَْĸŎُ 

َ
ĵل

َ
ũ 

َ
ĵق

َ
Ŧ
َ
ĵ أ ğų

َ
Ű
َ
Ŧ

 َǻِŶِŲİْųُ
ْ
ɉا 

ُ
ل ğو

َ
ĵ أ

َ
ŵ
َ
Ɂَو ūَْ

َ
Ȏِإ ĺُْĸ

ُ
ȩ ﴾١٤٣[الأعراف[.  

  فقد دلت هذه الآيات على أن االله تعالى لا يرى من وجوه:

ŋََĻ Ŵْاƭِ ﴿ :التصريح بالنفي في قولة - 
َ
ů﴾ الشامل  ]١٤٣[الأعراف

 .الأزمنة بما في ذلك الآخرةلجميع 



 ١٥        الأبصار يدرك وهو الأبصار تدركه لا

ūَِɉ ﴿ :قوله - 
َ
ŴِْŲ َǚَȱْ ذ

َ
źا ƽَźɊُ أ

ُ
ɉ
َ
ɂŎَ ŉْ

َ
Ū
َ
ȯ﴾ ١٥٣[النساء[ ،

 .الرؤية عصيان كبير يدل على أن سؤال  مما

ĵųَŽنِ ﴿ :قوله -  ِ
ْ

ƃĵِķ ŋَ
ْ
ŧȲُ

ْ
ůلِ ا ğŉَĸَȽَŽ ŴْŲََيدل على ، ]١٠٨[البقرة ﴾و

 أن سؤال الرؤية من ذلك.

لى التعذيب لم يعهد من االله تعا أخذهم بعذاب الصاعقة التي - 

 .بها إلا على الكافرين

 .تسمية السؤال ظلما - 

ūَ ﴿ :قوله - 
َ
ŵĵŅَْĸŎُ 

َ
ĵل

َ
ũ 

َ
ĵق

َ
Ŧ
َ
ĵ أ ğų

َ
Ű
َ
Ŧ ﴾يدل على أن ، ]١٤٣[الأعراف

 وإلا فما فائدة التسبيح.، االله تعالى منزه عن الرؤية ومقدس عنها

ūَ ﴿ :قوله - 
َ
ŵĵŅَْĸŎُ 

َ
ĵل

َ
ũ 

َ
ĵق

َ
Ŧ
َ
ĵ أ ğų

َ
Ű
َ
Ŧ﴾ يدل على أن ]١٢٣راف[الاع ،

 .سؤال الرؤية ذنب

ويستدل المخالفون على أن االله تعالى سوف يرى في الآخرة  ،هذا

ǰِĵَةٌ : ﴿بقوله تعالى
َ
ŵ ŊٍِɌŲَْźَŽ ٌهźŁُُةٌَ  ̗وŋŝِĵ

َ
ŵ ĵŹَِّɅَر 

َ
Ǔِ[القيامة]﴾ ̘إ، 

źهُ وبآيات اللقاء كقولة تعالى: ﴿
ُ
ũ

َ
ƆɊُ űْȲُ

ğ
ŵ
َ
Ɂ﴾ ٢٢٣[البقرة[، ﴿ űْŹُ

ğ
ȫ
َ
Ɂ ź

ُ
ũ

َ
ƆɊُ

 ِ ğĬو، ]٢٤٩[البقرة﴾ ا﴿ 
ğ َ

ȃ  ْűŹُ
ğ
ȫِإ ŴŠَ  ْűِŹِّɅ ğر  ٍŊِɌŲَْźَŽ  

َ
źُɅźłُŅْųَن

ğ
ɉ﴾ ١٥[المطففين[، 

سترون ربكم «كحديث: ÷ اديث رووها عن النبي وبأح

  .»ر ليلة البدريوم القيامة كالقم

 رĵŹَِّɅَ على ذلك أن التفسير لقوله تعالى: ﴿ والجواب
َ

Ǔِإ

ŋَŝِĵةٌ 
َ
ŵ﴾ أن الوجوه منتظرة لرحمة  %عند أهل البيت  ]٢٣[القيامة

لقاء فليس فيها لوأما آيات ا .فالنظر في الآية بمعنى الانتظار، االله

  بمعنى لقاء جزائه. ء االلهوالتفسير الصحيح أن لقا ،ذكر الرؤية



 أحد االله هو قل       ١٦

اديث التي لا يجوز بناء العقائد فهي من الأح وأما الأحاديث

د إلا الظن عند وهي لا تفي، ت الآحادوذلك أنها من روايا ؛عليها

  .والمطلوب هنا هو العلم ،تكامل شروط الصحة

  االله أحد قل هو
ُ قــال االله تعــالى: ﴿ ğĬا 

ğ
ƅِإ َ

َ
Ȕِإ 

َ
ƅ ŷُــ

ğ
ŵ
َ
Ɂ űْ

َ
ŰŠْĵــ

َ
Ŧ﴾ ١٩[محمــد[ ،

ź تعالى: ﴿  وقال
ُ
ɉو

ُ
 وَأ

ُ
Ĺ

َ
ŭِɋ

َ
Ɔųَ

ْ
ɉوَا źَŸُ 

ğ
ƅِإ َ

َ
Ȕِإ 

َ
ƅ ŷُ

ğ
ŵ
َ
Ɂ ُ ğĬا ŉَŹِ

َ
ő űِ

ْ
Űšِ

ْ
ůا

 ُűžŭَِ ْơا ŌُɆِŌšَ
ْ
ůا źَŸُ 

ğ
ƅِإ َ

َ
Ȕِإ 

َ
ƅ řِŏِْŪ

ْ
ůĵِķ ĵųًِɋĵ

َ
ũ̓﴾ [آل عمران] وقال ،

 تعالى: ﴿
ğ

ƅِإ 
ٌ
ĹŹَِɉءَا ĵųَŹِžِȯ 

َ
ن

َ
ǽ źْ

َ
ɉĵَĻŉَŏَ

َ
ŧ
َ
ů ُ ğĬوقـال ]٢٢[الأنبيـاء ﴾ا ،

ـŷََķĵ تعالى: ﴿
َ
ŒَȽ

َ
Ŧ ِŷِـŪ

ْ
Ű

َ
ň

َ
Ŭ اź

ُ
Ū
َ
ŰŇَ َء

َ
Ȣ َ ُ
Ǩ ِ ğĬِ اź

ُ
ŰšَŁَ ْم

َ
ـŨُ أ

ْ
Űَ ْƢا

ĵرُ  ğŹ
َ
Ū
ْ
ůا ŉُńِاźَ

ْ
ɉا źَŸَُءٍ و ْ َ

ƾ ِ
ّ ُ

ȁ ŨُِůĵŇَ ُ ğĬا Ůِ
ُ
ũ űْŹِْž

َ
ŰŠَ̑﴾ [الرعد].  

 ؛وخالق واحد، نراه من المخلوقات يدل على إله واحد ما ،نعم

أنواعها وكثرتها مترابطة  فوذلك أن المخلوقات على اختلا

وحكمة ، وغرض واحد، ومسخرة لغاية واحدة، بعضها ببعض

  .لحة واحدةصوم، احدةو

وكل ما نراه على الأرض ، فالإنسان يعيش على ظهر الأرض

فهو ، نسانفالحيوانات مسخرة لمصلحة الإ، لمصلحة الإنسان

وينتفع ، ثةاوبالحر، اهوبالركوب علي، ينتفع بالأكل من لحمها

الارض ينتفع بها الإنسان في الزراعة  ةوكذلك ترب، بأصوافها

وكذلك ، وينتفع بالأشجار والفواكه والثمار، واستخراج الثمرات

الحيوان والنبات وتستخرج به الثمرات والماء يشربه الإنسان 

ويستخرج منه لحوم ، الأبدان والثياببه وتطهر ، والحبوب



 ١٧        ]حكيم عدل[

وتنشأ منه ، ويركبه الإنسان في التنقل، الاسماك واللؤلؤ والمرجان

والشمس ، السحاب الثقال التي تحمل الأمطار من بلد إلى بلد

مسخرة لمصلحة الإنسان ولا تستقيم الحياة على وجه كذلك 

فكل ، الهواء والأمطار والقمر والنجومالأرض بدونها، وكذلك 

  .ذلك يدل على صانع واحد حكيم

إله  مَّ ولو كان ثَ ، يةلهولم نر أو نسمع عن إله آخر يدعي الإ ،هذا

الذي سمعناه هو دعوى المشركين و، آخر لأتتنا رسله وأنزل كتبه

وهي حجار منحوتة من الجبال لا تسمع ولا ، ية للأصناملهالإ

عيسى بن  إلهيةالنصارى  ودعوى، ولا تضر ولا تنفع، تبصر

وهنالك دعاوى ، بن االله اً وكذلك دعوى اليهود أن عزيرمريم، 

، وآخرون نوعا من الشجر، فمن الناس من يعبد البقر :كثيرة

نا ن إلهية ما ذكروبطلا ،إلى غير ذلك ،دون الفروجوآخرون يعب

  .واضح البطلان

  ][عدل حكيم
وكل أفعاله صادرة ، أن االله تعالى لا يفعل القبيح معنى ذلك

  .وكلها أيضا حسنة لا يوجد فيها قبيح، عن حكمة

أن الفعل القبيح  لى أنه تعالى كذلك من جهة العقلوالدليل ع

  أو كليهما:، لا يقع إلا لواحد من أمرين

  .الجهل بقبح الفعل - 

 .الحاجة إلى ذلك الفعل القبيح - 

فإنه تعالى عالم بجميع ، مران منتفيان عن االله تعالىوهذان الأ



 ]حكيم عدل[       ١٨

 ﴿ القبائح
ٌ
ĹَžِȯĵŇَ űْȲُْŶِŲ 

َ
Ǐ

ْ َ
ƛ 

َ
ƅ﴾ وغني عن فعلها]١٨[الحاقة ، ،

ا وهو عالم أيضً ، ونفي الحاجة عنه تعالى وقد قدمنا الدليل على غناه

  لك فإنه لا يقع منه فعل القبيح.نه غني عنها، وكل من كان كذأب

وقد أجمعت كل طوائف المسلمين على أن االله تعالى عدل  ،هذا

ĵŹَ وİُْɆَتِ ﴿ حكيم
ْ
ŧِŠĵŘَُŽ 

ً
ĹŶَŏَńَ ūَُĻ 

ْ
˅ٍ ˯ن ğر

َ
 ذ

َ
ĵل

َ
Ū
ْ
ĿِŲ űُِŰ

ْ
ŞȬَ 

َ
ƅ

ĵųًžŞِŠَ اŋًŁْ
َ
ŷُ أ

ْ
ŵ ُ

َ
Ȑ ŴْŲِ﴾ الطوائف غير أن بعض هذه ، ]٤٠[النساء

: إن كل فاحشة يفعلها لتانقضت هذا الأصل المجمع عليه فق

كل ذلك  ،العباد من كفر وفسوق وعصيان وكذب وباطل وزور

هو الذي خلق ذلك وفعله وأراده وشاءه تعالى ن االله إو، فعل االله

واتهموه ، فنسبوا كل ذلك إلى العدل الحكيم، وقدره وقضاه

  .... إلخو ،بفعله

فنفوا بقولهم ، االله تعالى سيعذب العباد على ذلك: إن ثم قالوا

هذا عن االله تعالى العدل والحكمة، ونسبوه إلى فعل الظلم 

، فعطلوا العدل والحكمة عن معانيها، والقبائح والكذب و...إلخ

اً، ولا أثر اً فلم يتركوا للعدل والحكمة عين، ما فيهبناء ا الإأووأكف

،  تعالى بالحروف والألفاظولم يبق لهم من ذلك سوى تنزيه االله

عالى العين وأثبتوا له ت، فنزهوه تعالى بنفي الظاء واللام والميم

  .والدال واللام و..إلخ

إذ كيف  ؛فمذهبهم هذا مذهب مخالف للعدل والحكمة تماما

وأي فائدة في ، ما قد خلقهأو ينهى ع، يأمر االله تعالى بما قد خلقه

  ؟!وإنزال الكتب، إرسال الرسل



 ١٩        أخرى وزر وازرة تزر ولا

  :بهمهذيدل على بطلان م ومما

ذم وال ،أن الإنسان يلحقه حكم فعله من المدح والثناء - 

وأن الإنسان يحصل منه الفعل ، والثواب والجزاء ،والاستهزاء

من الإنسان لا  هذا يدل على أن الفعل لفك، على حسب إرادته

  .من الواحد الرحمن

: قد أضاف أفعال العباد إليهم فقالوأن االله تعالى  - 

﴾، źšŶŕŽن﴾، ﴿źŰšŧŽن﴾، ﴿ŋŭųŽون﴾، ﴿źĸŏȲŽن﴿

﴿ŽȲŧونŋ﴿ ،﴾ 
ً
ǾŦن إźŪŰƛذلك في القرآن كثير. ونحو﴾، و  

، وتشهد له الحكمة والعدل، فالحق الذي تؤيده فطر العقول

أن الإنسان هو الذي يفعل الطاعة  -وتنادي بصحته آيات القرآن

 فعل وأن المكلف قادر على، أو المعصية باختياره وإرادته ومشيئته

م لف ،وأن االله تعالى منزه عن فعل معاصي العباد، ذلك وعلى تركه

وأن العصاة فعلوا العصيان من قبل ، ردهايخلقها ولم يشأها ولم يُ 

، وأن االله تعالى قد هداهم النجدين، أنفسهم وباختيارهم وإرادتهم

ولم يدخلهم في ، لم يمنعهم عن المعاصي جبرا، ومكنهم في الحالين

ĵءَ لو شاء ذلك لفعله كما قال تعالى: ﴿ وأنه، قهراالطاعات 
َ
ő źْ

َ
ɉَو

ĵšًžِƦَ űْŹُ
Ġ ُ
ǿ ِْرض

َ ْ
Ɓا Ǎِ ŴْŲَ ŴَŲَ

َ
ſ ūَĠɅَيريد به تعالى]٩٩[يونس ﴾ر ، 

  إذ لو أكرههم لبطل التكليف. ؛بارجمشيئة الإ

  ولا تزر وازرة وزر أخرى
 ولا، نبهذلا بإب أحدا ذأن االله تعالى لا يع المعنى في ذلك

  .يعاقبه بذنب غيره



 وسعها إلا نفسا االله يكلف لا       ٢٠

، أن عقاب من لا ذنب له ظلم والدليل على ذلك من جهة العقل

وهو تعالى لا يفعل القبيح ، والظلم قبيح، وكذلك عقابه بذنب غيره

 ūَُĻ وقد قال تعالى: ﴿، كما تقدم
ْ
˅ٍ ˯ن ğر

َ
 ذ

َ
ĵل

َ
Ū
ْ
ĿِŲ űُِŰ

ْ
ŞȬَ 

َ
ƅ َ ğĬا 

ğ
إنِ

ĵŹَ وİُɆَتِْ 
ْ
ŧِŠĵŘَُŽ 

ً
ĹَŶŏَńَ  ُ

َ
Ȑ ŴِْŲĵųًžŞِŠَ اŋًŁْ

َ
ŷُ أ

ْ
ŵ﴾ وقال: ، ]٤٠[النساء

﴿ َǻِųِɉĵ
ğ
Şůا űُŸُ اź

ُ
ŵ
َ
ǽ ŴْȲِ

َ
ůَو űْŸُĵَŶųْ

َ
Űŝَ ĵŲََوقال تعالى:  ،]٧٦[الزخرف﴾ و

ŋَŇْى﴿
ُ
 ŌَĻرُِ وَازرِةٌَ وزِْرَ أ

َ
ƅَإلى غير ذلك]١٦٤[الأعراف ﴾و ،.  

  لا يكلف االله نفسا إلا وسعها
لا يكلف أحدا إلا ما  من مقتضى العدل والحكمة أن االله تعالى

وهو تعالى لا يفعل ، وذلك أن تكليف ما لا يطاق قبيح، يطيق

 ل تعالى: ﴿وقد قا، القبيح كما قدمنا
ğ

ƅِإ ĵŏً
ْ
ŧ
َ
ȫ ُ ğĬا 

ُ
ťِ

ّ
ŰȲَُŽ 

َ
ƅ

ĵŹَšَŎُْوقال تعالى: ﴿]٢٨٦البقرة[ ﴾و ، 
َ

ƅَو َǪُْɀ
ْ
ůا űُȲُِķ ُ ğĬا ŉُɆِŋُŽ

 َǪْšُ
ْ
ůا űُȲُِķ ŉُɆِŋُŽ﴾ ١٨٥[البقرة[.  

  واالله يقضي بالحق
تدل هذه الآية أن االله لا يقضي بالباطل والكفر والفساد، ومن 

هنا فلا يجوز القول بأن المعاصي بقضاء االله تعالى ويراد بذلك أنه 

العلم، وقد يراد بالقضاء ، خلقها أو أمر بها أو أرادها أو شاءها

وقد قال تعالى: ، أنه تعالى عالم بها :أي ،االلهفيقال: إن المعاصي بقضاء 

﴿ ِّŨَ
ْ
ơĵِķ Ǆِ

ْ
ŪȬَ ُ ğĬوقال تعالى: ﴿]٢٠[غافر ﴾وَا ، ĵųً

ْ
Űŝُ ŉُɆِŋُŽ ُ ğĬا ĵŲََو

ĵَĸِšدِ
ْ
Űِɉ ﴾وقال: ﴿]٣١فر[غا ، َŋ

ْ
ŧȲُ

ْ
ůا ِ  ĵَĸِšِůدهِ

َ
ǂْŋَŽ 

َ
ƅَ٧[الزمر ﴾و[ ،

ĵŏَدَ وَ ﴿
َ
ŧ
ْ
ůا ĠĶِ

ُ
Ƙ 

َ
ƅ ُ ğĬفكل ذلك يدل على أن االله تعالى  ،]٢٠٥[البقرة ﴾ا



 ٢١        العسر بكم يريد ولا اليسر بكم االله يريد

وقد تقدم ، ولا يحبه ولا يرضاه ولا يشاؤه ،لا يريد شيئا من القبائح

  .ادة القبيح قبيحةوإر ،الدليل الدال على أن االله تعالى لا يفعل القبيح

  العسريد االله بكم اليسر ولا يريد بكم ير
إلا بما  عل لعباده ولا يكلفهمأن االله تعالى لا يف من مقتضى الحكمة

سواء كان ذلك محنة أو نعمة  ،وهم إلى الفلاح، ويكسبهم الصلاحعيد

والحكيم لا يفعل إلا ما هو ، وذلك لأنه تعالى حكيم ؛أو تكليفا

والخوف  ،فكل ما نرى من الأمراض والمحن، صواب ومصلحة

  :والخصب والجدب و...إلخ ،والفقر والغنى ،والأمن

  مكشوف. أما النعم فوجه الحكمة فيها ظاهر

وتماما كما قال االله تعالى:  ،ففيها موعظة وذكرى واعتبار أما المحنو

﴿ 
َ
źšُŁِْŋَŽ űْŹُن

ğ
Űšَ

َ
ů ِتĵَĴِّɀ ğŏɉتِ وَاĵَŶŏََ

ْ
ơĵِķ űْŸُĵ

َ
ŵْź

َ
ŰَɅَو ūَِɉ

َ
 ،]١٦٨[الأعراف ﴾ذ

﴿ 
َ

ƅź
َ
Ű
َ
ŦاźŠُğǴََĻ ĵَŶŎُ

ْ
įَķ űْŸَُءĵŁَ﴾ ٤٣[الأنعام[ ،﴿ 

َ
ƅَو

َ
űْŹُ  أ

ğ
ȫ
َ
Ɂ 

َ
ŋََŽوْن

ةً  ğŋɊَ ٍ̄ ȕَ ِ
ّ ُ

ȁ Ǎِ 
َ
źُŶَļن

ْ
ŧȬُ  űْŸُ 

َ
ƅَو 

َ
 źُɅźُļȬَن

َ
ƅ ğű

ُ
Ȫ ِǻْ

َ
ȩ ğŋɊَ ْو

َ
أ

 
َ
ŋُون

ğ
Ŭ

ğ
ŊَŽ﴾ إلى ما أعد االله للصابرين ةوهذا بالإضاف ،]١٢٦[التوبة. 

كما قال االله في سورة سبأ ، وقد يكون بعض المصائب عقابا

űŸُĵَŶْɆŌَŁَ ūَِɉْ ﴿ :وقصتهم
َ
  ذ

ğ
ƅِزيِ إĵَ

ُ
Ƒ 

ْ
ŮŸََوا وŋُ

َ
ŧȱَ ĵųَِķ

źرَ 
ُ
ŧ
َ
ŭ

ْ
ů١٧[سبأ ﴾ا[.  

  ]÷[محمد رسول االله 

دعى النبوة احين ÷ أنه ÷ الدليل على نبوة محمد 

÷ فقد تحداهم ، وهو القرآن، أردف دعواه بالبرهان القاهر



 ÷] االله رسول محمد[       ٢٢

أو بعشر سور من مثله، ثم بأن ، حين كذبوا دعواه بأن يأتوا بمثله

ة فعرفنا حين لم يأتوا بشيء من ذلك مع شد، هيأتوا بسورة من مثل

 ،أنه نبي صادق -إبطال دعوتهعداوتهم له وحرصهم الكبير على 

  .وأن القرآن من كلام االله تعالى

ولم يخالط في ، نشأ في مكة÷ والمعلوم أن النبي  ،هذا

 ولا عرف الفلاسفة، ولا أهل الكتاب ،نشأته الحكماء والعلماء

وفيه ، ه على الناسأحين جاء بالقرآن وقر فعلمنا، وأهل الأخبار

من الأمم الماضية، وفي الحديث  كثيرينوأخبار الأنبياء والمرسلين 

وأخبار أهل ، عن بدء الخلق وقصة الملائكة وإبليس وآدم

ن كي لو لم ذ؛ إعرفنا حينئذ أنه نبي  صادق - و...و...الخ، الكتاب

ونددوا ، صادقا لكشف أهل الكتاب وأهل العلم عن كذبه

  لم يكن شيء من ذلك علمنا أنه نبي صادق. فلما، بذلك

وكذلك فإن القرآن قد اشتمل على كثير من الآيات التي تحدثت 

فلو لم يكن الحال كذلك لسارعوا إلى ، عما يسره المنافقون وغيرهم

رُ ومن هنا قال االله تعالى: ﴿ ،وبتكذيبه في ذلك، التنديد به
َ
Ŋْ

َ
Ƙ

 
ْ
ن

َ
 أ

َ
źن

ُ
ŪِŦĵَŶųُ

ْ
ɉا  

َ
ȿُĻ ٌَرةźŎُ űِْŹْž

َ
ŰŠَ 

َ
ğل َǣ

ُ
ȩ ْűِŹِɅź

ُ
Ű
ُ
ũ Ǎِ ĵųَِķ űْŹُُĴِّĸ﴾ ٦٤[التوبة[.  

، ÷وفي القرآن شيء كثير مما يدل على نبوة النبي  ،هذا

  . تعالى والغرض هنا هو الاختصاروأن القرآن كلام االله

والتصديق بأن ، ÷من هنا فيجب التصديق بنبوة النبي 

وامتثال ، والتصديق بكل ما جاء في القرآن، القرآن كلام االله تعالى

  .نواهيه عندوالانتهاء ، أوامره



 ٢٣        ]والملائكة والرسل بالكتب الإيمان[

، وكذلك يجب الإيمان والتصديق بأن االله الذي جعله وفعله

ليس بقديم كما يقوله بعض وأنه كلام محدث ، وخلقه وفصله

ĵŲَ űŹِžِȩ﴿ :؛ لقوله تعالىالطوائف
ْ
įَŽ ŴِŲّ  ٍŋ

ْ
Ŭِذ Ŵ ğŲ űŹِِّɅ ğثٍ  رŉَ

ْ Ġ
Ƥ 

 
ğ

ƅِهُ  إźšُųََļŎْا  ْűŸَُو  
َ
źُĸšَن

ْ
ŰَŽ̃﴾ الأنبياء][.  

ĵَļِŭبٌ لقوله تعالى: ﴿ ؛وأنه كله حق لا باطل فيه
َ
ů ŷُ

ğ
ŵ˯

 ٌŌɆِŌŠَ̪  ŴْŲِ 
ٌ

ŮɆِ
ْ

ǣ
َ
ȩ ِŷِŧ

ْ
ŰŇَ ŴِْŲ 

َ
ƅَو ِŷْŽŉََŽ ِǻَْȨ ŴِْŲ 

ُ
ŮŚِĵَ

ْ
Ȋا ِŷžِȩ

ْ
įَŽ 

َ
ƅ

 ٍŉžِƧَ ٍ̍ žِŭńَ̫﴾ [فصلت].  

ِ ﴿ ،تناقض فيه ولا اختلاف وأنه لا ğĬا ِǞْ
َ
Ȯ ŉِْŶِŠ ŴِْŲ 

َ
ن

َ
ǽ źْ

َ
ɉَو

ǞًِĿا
َ
Ŭ ĵ

ً
Ŧ

َ
ƆِļŇْا ِŷžِȯ واŉُŁََź

َ
ɉ͓ ﴾[النساء].  

  [الإيمان بالكتب والرسل والملائكة]
وقد أخبر االله في كتابه ، يجب الإيمان والتصديق بكل ذلك

ءَاŴَŲَ ﴿ :فقال تعالى، والمؤمنين ÷كيف كان إيمان النبي 

 ĵųَِķ 
ُ

ِ اźŎُğŋɉل ğĬĵِķ ŴَŲََءا 
Ğ ُ

ȁ 
َ
źُŶِŲİْųُن

ْ
ɉوَا ِŷِّɅَر ŴِْŲ ِŷْ

َ
Ȏِإ 

َ
Ōلِ

ْ
ŵ
ُ
Ɂ

źا 
ُ
ɉĵ
َ
ũَو ِŷِŰŎُُر ŴِْŲ ŉٍńَ

َ
 ǻَْȨَ أ

ُ
ŋّقِ

َ
ŧ
ُ
ȫ 

َ
ƅ ِŷِŰŎُُوَر ِŷِĸُļ

ُ
ȡَو ِŷِļ

َ
ŭِɋ

َ
ƆɊََو

 ُǞŕِųَ
ْ
ɉا ūَْ

َ
Ȏ˯ ĵَŶğɅَر ūَ

َ
ŵاŋَ

ْ
ŧ

ُ
Ȯ ĵَŶšْŚَ

َ
  .[البقرة] ﴾ĵَŶšِْųŎَО وَأ

وحملة  ،الملائكة: جبريل وميكائيل وعزرائيلومن أشهر 

 قال تعالى: ﴿، العرش
َ
ُ źŅُِّĸŏَُȹن

َ
Ȕźْńَ ŴْŲََو 

َ
ŋšَشْ

ْ
ůا 

َ
źن

ُ
Űِųْ

َ
Ƙ ŴَŽِ

ğ
ȑا

ŴَŽِ ءاźُŶŲََا
ğ

ȓِɉ 
َ
ŋُِŧون

ْ
Ťَļŏَْȹَو ِŷِķ 

َ
 ،]٧[غافر ﴾ŉِųَْƔِ رűْŹِِّɅَ وźُŶِŲİُْɆَن

ǻŞِِŦĵََ وقال تعالى: ﴿
َ
ơ űْȲُْž

َ
ŰŠَ 

ğ
Ŭ َǻِȼِĻِ  ̋˯ن

َ
ǽ ĵŲًاŋَ̌ 

 
َ
źن

ُ
Űšَ

ْ
ŧ
َ
ȩ ĵŲَ 

َ
źųُن

َ
ŰšْȬَ̍﴾ [المطففين] . ومنهم الموكلون بقبض

 وقد، وغير ذلك مما قص االله علينا ذكره في القرآن، الأرواح

  يكفي الإيمان والتصديق بهم جملة.



 %] البيت أهل[       ٢٤

ومنهم إدريس ، _ أولهم آدم أبو البشر¢ ورسل االله 

والأسباط وموسى ونوح وإبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب 

: وممن ذكر االله أيضا في القرآن، وعيسى وهود وصالح وشعيب

هارون وأيوب ولوط ويوسف وزكريا ويحي وغيرهم ممن ذكرهم 

ŴْŲَ űْŹُْŶِŲ ﴿ قال تعالى: ،وكثير منهم لم يذكرهم االله في القرآن، االله

 ُŹْŶِŲَو ūَْž
َ
ŰŠَ ĵَŶŕْŕَ

َ
ũ ūَْž

َ
ŰŠَ œْŕُ

ْ
Ū
َ
ȫ űْ

َ
ɉ ŴْŲَ űْ﴾ وقد  .]٧٨[غافر

ما حكى االله تعالى في قوله يكفي الإيمان والتصديق بهم جملة، ك

 ﴿: تعالى
Ğ ُ

ȁ 
َ
źُŶِŲİْųُن

ْ
ɉوَا ِŷِّɅَر ŴِْŲ ِŷْ

َ
Ȏِإ 

َ
Ōلِ

ْ
ŵ
ُ
Ɂ ĵųَِķ 

ُ
ءاŴَŲََ اźŎُğŋɉل

 ِŷِŰŎُُوَر ِŷِĸُļ
ُ
ȡَو ِŷِļ

َ
ŭِɋ

َ
ƆɊََو ِ ğĬĵِķ ŴَŲََ٢٨٥[البقرة ..﴾ءا[.  

ة على الإتقان أن أفعال االله مشتمل يمان بالقدر فالمراد بهوأما الإ

وليس المراد بذلك ، ، وكذلك أوامره ونواهيهوالحكمة والمصلحة

 ،والفساد والظلم ومعاصي العبادأنه تعالى هو الذي خلق الكفر 

  .تعالى االله عما يقولون علوا كبيرا

  ]%[أهل البيت 

، لا ينازعهم اليوم في هذا الاسم منازع، معروفون %أهل البيت 

ولا ينقطعون ما بقي ، % علي بن أبي طالب÷ أولهم بعد النبي 

(فهم باقون ما  :وتماما كما قال أمير المؤمنين في نهج البلاغة، ليفكالت

فما زال بيت  #أمير المؤمنين صدق مقال يوالواقع ، )بقي التكليف

على  معموراً بالعلماء المعلنين بالدعوة إلى الحق إلى اليوم ÷النبي 

  .ةوعقيدة واحد، وطريقة واحدة ،احدمنهاج و



 ٢٥        %] البيت أهل[

الحجة مجد الدين المؤيدي،  :ليوم أمثالا %فعلماء أهل البيت 

بن أبي  هم صورة تمثل علي - وتلميذه الحسين بن يحي الحوثي

  ودينه وطريقته.، طالب وعقيدته

م تهه الأمة محبة أهل هذا البيت ومودوفرض االله تعالى على هذ

، وسفينة نوح، وقرناء الكتاب، الحقواتباعهم، وأخبر أنهم أهل 

  .الخ...و ،اوغوأن متبعهم ناج، ومخالفهم ضال 

وقد ألف العلماء فيها ، وأدلة ما ذكرنا كثيرة في الكتاب والسنة

: الشافي للإمام المنصور باالله عبد االله مثل، مؤلفات كثيرة وشهيرة

ن مجد وكتاب لوامع الأنوار لشيخنا حجة الزما ،’بن حمزة 

لم  ولو ،وغير ذلك كثير ،- أيده االله تعالى- ن بن محمد المؤيدي الدي

يرد في ذلك من الأدلة إلا حديث الثقلين المجمع على صحته بين 

((إني تارك فيكم ما إن  :÷وهو قوله ، المسلمين لكفى وأغنى

إن ، تمسكتم به لن تضلوا من بعدي أبدا: كتاب االله وعترتي أهل بيتي

ما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض))، وممن أنهاللطيف الخبير نبأني 

: مسلم في صحيحه وغيره بحيث لا يكاد يخلو رواه من أهل السنة

  .تاب من كتب الحديث عند أهل السنةمن ذكره ك

وليس غرضنا هنا سرد الأدلة في هذا الباب من الكتاب 

ولو لم يرد ، فكثرة المؤلفات في هذا الباب تكفي كما ذكرنا، والسنة

فضل الذي هو أ÷ ء من الأدلة لكان ينبغي لآل محمد شي

أن يكونوا أفضل من آل عمران وآل  الأنبياء والمرسلين وخاتمهم

 ﴿ :إبراهيم الذين قال االله عنهم
َ

ĵńًź وءَاَل
ُ
ŵَءاَدَمَ و 

َ
ǏśَŔْا َ ğĬا 

ğ
إنِ



 ]الفصل القول[       ٢٦

 َǻِų
َ
ɉĵšَ

ْ
ůا 

َ َ
ȇ 

َ
 ŋَųِْŠان

َ
ŉْ وقال: ﴿ ،[آل عمران] ﴾̢إŋَْķِاűَžِŸ وءََال

َ
Ū
َ
ȯ

 
ً
Ǿ

ْ
ŰɊُ űْŸُĵَŶْɀَĻَوءَا 

َ
Ĺųَ

ْ
ŭِ

ْ
ơبَ وَاĵَļِŭ

ْ
ůا űَžِŸاŋَْķِإ 

َ
ءاĵَŶْɀَĻَ ءاَل

ĵųًžŞِŠ̷َ﴾ [النساء]، ﴿ :كيف؟! وقد قال االله تعالى ُ ğĬا ŉُɆِŋُŽ ĵųَ
ğ
ȫِإ

ǞِŹśْاً
َ
ȩ űْ

ُ
ȡŋَِŹّśَُɆَو ĺِْžَ

ْ
Ȋا 

َ
ŮŸْ

َ
űُȲُْŶȭَ ĶَِŸ اōَŁِّْŋɉ أ

ْ
ŊُȎِ̢﴾ [الأحزاب]، 

ȗَŋْ وقال: ﴿
ُ
Ū
ْ
ůا Ǎِ َةğَدźųَ

ْ
ɉا 

ğ
ƅِاً إŋŁْ

َ
ŷْžِ أ

َ
ŰŠَ űْȲُ

ُ
ů
َ
ɂŎْ

َ
 أ

َ
ƅ 

ْ
Ů

ُ
ũ﴾ ٢٣[الشورى[، 

إلى ما لا يكاد  ،وشرع االله تعالى الصلاة عليهم مع أبيهم في الصلاة

  .ين علماء الإسلامالحصر من السنة المتفق على صحتها ب يدخل تحت

  ][القول الفصل
الأدلة قد قضت بأنه لا تتم حقيقة الإيمان والإسلام إلا  ،نعم

وحكمت أيضا على من خرج ، %لمن دخل في دائرة أهل البيت 

لة كثرة دوقد كثرت في ذلك الأ، من دائرتهم بالضلال والنفاق

في في ذلك أكثر مما جاء  ÷عن النبي عظيمة حتى أنه مما جاء 

من غير ما ، حدهمالصلاة والصيام والحج من كتب أهل السنة و

رد هذا في حين أنه لم يَ ، جاء في الكتاب الكريم وحديث الشيعة

حرف واحد يؤيد ÷ عن االله تعالى في كتابه أو عن رسوله 

، أو المعتزلة، أو غيرهم، مذهب الأشعرية أو المجبرة أو الوهابية

أو أنه على ما ، اللهم إلا دعوى كل منهم أنه على الكتاب والسنة

أو أنه على مذهب السلف، ، وأصحابه ÷لنبي كان عليه ا

ونقول ، غير أنهم لم يأتوا على دعاويهم بحجج وبينات وبراهين

űُْļْŶ ﴿ :لهم كما قال االله تعالى
ُ
Ŭ 

ْ
űْȲُ إنِ

َ
ŵĵŸَْŋُķ اźُĻĵŸَ 

ْ
Ů

ُ
ũ

 َǻِȰِدĵŔَͰ﴾ [البقرة].  



 ٢٧        ]الإسلام أساس[

  ][أساس الإسلام
لام حبنا وأساس الإسحين قال: ((÷ وصدق الرسول 

فإن من أحب أهل البيت وتولاهم ، ))، أو كما قالأهل البيت

  المعارف الحقيقية باالله تعالى و. و .إلخ.إلى يوفقه االله تعالى 

لا يوجد على ÷  جاء به النبيالذي إذاً فحقيقة الإسلام 

أما ما كان خارج هذه الدائرة  ،%الإطلاق إلا في دائرة أهل البيت 

في ÷ كما قال صلى  اوتمام، مرذول هودين، مدخول إسلامه فإن

ل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها إنما مث(( :حديث السفينة

وهذه الأدلة وغيرها ترد على  .ها غرق وهوى))نجا، ومن تخلف عن

ونقول ، ثنا عشر شخصاً لا غيرامية الذين يدعون أن المراد بذلك الإما

 لهم: ﴿
ْ
Ů

ُ
ũ اźُĻĵŸَ  ْűȲُ

َ
ŵĵŸَْŋُķ ِإن  ْűُļŶ

ُ
Ŭ  َǻِȰِدĵŔَ﴾ هاتوا آية من ]٦٤[النمل ،

  على صحته بين طوائف المسلمين. اً كتاب االله، أو حديثاً مجمع

  ]وزيادة بيان توضيح[
وشرعه لأمته أن يقولوا في الصلاة عليه  ~ مما بينه النبي

ومسلم وغيرهما من كتب أهل السنة: ((قولوا:  كما جاء في البخاري

وبارك على محمد وعلى آل ، محمدل آاللهم صل على محمد وعلى 

فاللبيب يعرف أن من أمر ، مثل هذا إلى تعليق جولا يحتا، ..))محمد

 وقال االله تعالى: ﴿، االله تعالى بالصلاة عليه أولى بالحق من غيره
َ

ƅ 
ْ
Ů

ُ
ũ

 ȗَŋْ
ُ
Ū
ْ
ůا Ǎِ َةğَدźųَ

ْ
ɉا 

ğ
ƅِا إŋًŁْ

َ
ŷْžِ أ

َ
ŰŠَ űْȲُ

ُ
ů
َ
ɂŎْ

َ
فقد فرض  ،]٢٣[الشورى ﴾أ

، ارضً ف÷ الآية على كل مسلم مودة آل محمد االله تعالى في هذه 



 ]بيان وزيادة توضيح[       ٢٨

 هما أن المراديخاري ومسلم في صحيحوقد روى الب، امه حتمً حتو

  ، وكذا غيرهما من أهل الحديث.÷ل محمد آودة م

عليه فإنه إذا  وبناءً ، يت هم أهل الحقبتبين مما سبق أن أهل ال

وعقيدته فيكفيه لأن يستوضح اشتبه على المسلم شيء من دينه 

  .أو ينظر في عقائدهم وأقوالهم، الحق أن يسأل أهل البيت

المحبة  وصدقت، إذا صدقت الموالاة لأهل البيت ،نعم

والتصديق بصحة طمئنان فسيحصل عند ذلك الا - دةووالم

  وما يلحق به.، مذاهبهم في أصول الدين

ن أبي طالب ب عرف المسلم أن أهل البيت يقولون: إن علي فإذا

نه الأولى إو، ÷لصحابة على الإطلاق بعد النبي أفضل ا

ثم ، ثم الحسن، ÷ والمستحق لها بعد النبي، بالخلافة

  .زم بصحة ذلك ويعتقدهفإنه يج - و...إلخ، الحسين

وإذا عرف مذاهبهم في التوحيد والعدل والإمامة والشفاعة 

والى أهل البيت وإذا  .وجزم بصحته، اعتقد ذلك ودان به - و...إلخ

# وأن الذين تقدموا عليɵ . وإذا عادوا أحداً عاداه، أحداً والاه ا 

  .لهم ليس ما اوأخذ وأنهم، حق بغير تقدموه قد بالخلافة

  .وأن إمامة الثلاثة الذين هم: علي والحسنان ثابتة بالنص

الحسنين، وأن  وأن الإمامة من بعدهم محصورة في أولاد

ام ممن جمع شروطها التي من الدعوة والقي بعد الثلاثة طريقها

ة دوجو، والسخاء، والشجاعة، والورع، كثرة العلمأهمها: 

  وحسن التدبير...، الرأي



 ٢٩        ]الدين أصول في%  البيت أهل مذاهب من شيء بيان[

  ]في أصول الدين % بيان شيء من مذاهب أهل البيت[

وأنه ، ولا مثيل ولا نظير، أن االله واحد لا شريك له مذهبهم

فليس تعالى ، تعالى لا يتصف بصفات المخلوقات على الإطلاق

  .بذي مكان وليس بجسم

، ولا جنب ولا وجه وعينان، فليس له يدان ولا قدمان وعليه

ولا ، ولا يوصف تعالى بالطول والقصر، ولا لسان وشفتان

، ولا بالضحك والفرح، ولا المشي والهرولة، بالصعود والنزول

، والنوم ةِ نَ ولا بالسِّ ، صف بالألوانتولا ي، والسرور والغضب

﴿ ْű
َ
ɉ  ْ

َ
ȐźُŽ űْ

َ
ɉَو ْȒَِŽ̄  ٌŉńَ

َ
źًا أ

ُ
ŧ
ُ
Ŭ ُ َȔ ŴْȲَُŽ űْ

َ
ɉَ̅و ،﴾

﴿ ōَْɀ
َ
ů   ٌء ْ َ

ƾ ِŷِŰ
ْ
Ŀِų

َ
Ŭ﴾ ]ركُِ ﴿، ]١١الشورىŉُْŽ źَŸَُرُ وĵŕَْķ

َ ْ
Ɓا ŷُ

ُ
ȡِرŉُْĻ 

َ
ƅ

ĵŕَْķرَ 
َ ْ
Ɓحانه لا في الدنيا ولا في الآخرة.رى سب، لا يُ ]١٠٣[الأنعام ﴾ا  

الراسخين في العلم من وأن ما جاء من ذلك في القرآن فله عند 

يشهد بصحتها لغة العرب العرباء التي ، أهل البيت تفسير وتأويل

ويشهد أيضا بصحتها أولوا الألباب الزكية ، نزل القرآن بلغتهم

والعقائد  والخرافات الأعمى الذين لم يدنس عقولهم التقليدُ 

  وبني العباس.، عن معاوية وبني أمية الوهمية الموروثة

لا إذا أراد شيئا كان لا بآلة و ، كل شيءوهو قادر على

  .وسكون بحركة

يسمع ويرى لا بآلة ، لا تخفى عليه خافية، وعالم بكل شيء

  تكلم لا بلسان وشفتين.يو، سمع وبصر

  .وأن كلامه محدث غير قديم



 ]الدين أصول في%  البيت أهل مذاهب من شيء بيان[     ٣٠

  .وهو تعالى حي موجود

دات والحوادث لا ودليل ذلك كله أن ما نشاهده من الموجو

فإذا ثبت أنه ، حتما؛ إذ لا يوجد فعل إلا من فاعللها من خالق  دَّ بُ 

  وقادراً وعالماً. افلا بد أن يكون موجوداً وحيɵ ، لا بد من فاعل

لا يشاؤها ولا يريدها ولا ، وأنه تعالى بريء من معاصي العباد

العصيان بفعلهم  وأن العصاة هم الذين وقعوا في، ولا يحبها، يرضاها

  .تعالى فيها فعل ولا إرادة ولا مشيئة تهم، ليس اللهوإرادتهم ومشيئ

سابق  بما سوف يكون من المعاصي وغيرها وأن علمه تعالى

غير سائق، بمعنى أن علمه تعالى بما سيكون من معاصي العباد 

االله تعالى ما وإلا لزم في أفعال ، ليس هو السبب في وقوعها منهم

ولا ، الىعالعباد لسبق علمه تعالى بما سيفعله هو تلزم في أفعال 

  .قائل بذلك

وأن الشفاعة يوم القيامة تكون خاصة بالمؤمنين دون أهل 

  .ينالكبائر الذين ماتوا مصرين غير تائب

بل لا بد مع ذلك من  ،»لا إله إلا االله« :وأنه لا يكفي قول

فأما مجرد القول من ، واجتناب الأعمال السيئة، الأعمال الصالحة

وصاحبه من ، يدفع به عقاب لاو، غير عمل فلا يستحق به ثواب

اللهم إلا إذا شهد الكافر بشهادة الحق ثم عاجلة ، أهل النار

 قبل الموت عاجلة ثم ًأو تاب المسلم توبة نصوحا ،الموت عقيبها

 ؛االله رحمة لهؤلاء جىيُر فإنه -الصالحة الأعمال من يتمكن أن

  .الصالحة الأعمال من يتمكنوا لم أنهم وذلك



 ٣١        ]الدين أصول في%  البيت أهل مذاهب من شيء بيان[

 ةصاعأو من ، النار من الكافرين أو المنافقينوأن من دخل 

ثوق و لا وأنه. منها يخرج لا ًخالد فيها أبدا فإنه -هذه الأمة

، من هذه الأمةي ذكرت أن الشفاعة لأهل الكبائر بالأحاديث الت

والتي ، تي ذكرت أن الموحدين العصاة سيخرجون من النارلوا

وكشف  والرؤيةوالكرسي  والعرش والميزان تحدثت عن الصراط

ورواتها غير ثقات عند ، أحاديث الآحاد نوذلك لأنها م ؛الساق

  .فتها للعقل والقرآنمع مخال، أهل البيت %

وأنه  ،فضل الصحابة على الإطلاقأوأن علي بن أبي طالب 

وأن الذين تقدموه  ،÷حق للخلافة والإمامة بعد النبي المست

  .موأنهم أخذوا ما ليس له، قد تقدموه بغير حق

#، هو ابنه الحسن  #وأن المستحق للخلافة من بعد علي 

  ثم .... ثم ... إلخ . ، ’الحسين بن علي  هثم من بعد

ولو لم يكن إلا ، وهؤلاء الثلاثة استحقوا الخلافة بالنص

علي مني بمنزلة ((، الحديث)) إني تارك فيكم ...((: ÷  قوله

، قاما أو قعداالحسن والحسين إمامان ((، ))هارون من موسى ...

  الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة)).((، ))وأبوهما خير منهما

، بمعنى: أنهم القائمون ÷ وأن أهل البيت خلفاء النبي

من الطاعة ÷ فيجب لهم ما كان يجب للنبي ، مقامه

 وتعظيمهم، والرجوع إليهم، وتحريم المخالفة ،والنصرة

، وابة من حاربارمحو، ومسالمة من سالموا، ومودتهم وتكريمهم

  و... و....إلخ. ،ووجوب النصيحة في السر والعلن



 ]الدين أصول في%  البيت أهل مذاهب من شيء بيان[     ٣٢

رض لا تخلو من علماء آل ثار أن الأوقد صح في الآ

وها نحن اليوم وقد مضى أكثر من ألف وأربعمائة ، ÷ محمد

أهل  ءسنة لم تمر فترة من هذا التاريخ الطويل غاب عنها علما

  .البيت %

لا ، أمرهم ظاهر، حججه عليهمو، فهم شهداء االله على العباد

ĹٍَŶِّɀَķ Ŵْȭَ ūَ وğƸَ ŴْŲَ ĵَžŅَْɆَ لبس فيه ولا ارتياب ﴿
َ
ŰŸَ ŴْŲَ ūَِŰŹَْȎِ

 ٍĹŶَِّɀَķ Ŵْȭَ ﴾٤٢[الأنفال[.  

 ستحق للخلافة من بعد الثلاثة هوأن الم %وعند أهل البيت 

معاً لشروط اج ŉمن قام ودعا من ذرية الحسن والحسين 

، مد بن عبد االلهمحبن زيد، و يىويح، كزيد بن علي ،الخلافة

  و...إلخ. ، خوتهإو

÷ محمد  هناك فترات لا يظهر فيها قائم آلوقد يكون 

وهم ، ة االله قائمةجهم أعلم بها، غير أن حلأسباب وموانع 

االله وإن أغمدوا سيوفهم كما كان علي بن  ءالمعلنون عنها، وشهدا

# هو الحجة بعد النبي ، عرفه من عرفه÷  أبي طالب 

  .وجهله من جهله

التبس  وقد، : علماء أهل البيت مختلفون اليوموقد يقول قائل

  علينا الحق.وعمي علينا الأمر 

هل هو مع  فلم يعرف الحق : قد التبس الأمر من قبلفنقول

ثم هل الحق مع الحسين أم مع يزيد؟!  # أم مع معاوية؟!  علي

 أم مع أبي جهل؟!÷  هل الحق مع النبي ومن قبل ذلك



 ٣٣        ]الحسنى االله أسماء من[

  الليل. نم رمع وضوح الحق من الباطل وغيره كتميز النها، وهكذا

نوع لا ذا الوه، ولا يلتبس ذلك إلا على من لبس على نفسه

 ءاŋََŽ ğƲńَ ĹٍَŽَوُا ﴿ تفيدهم الآيات والأدلة
Ġ ُ

ȁ űْŹُ
ْ
ȩَءĵŁَ źْ

َ
ɉَو

 َűȎِ
َ ْ
Ɓابَ ا

َ
Ŋšَ

ْ
ů[يونس] ﴾͢ا.  

إلى ÷ باطل منذ زمان النبي ولم يلتبس الحق من ال ،هذا

وكلمة ، وكلمة االله هي العليا، غاية الوضوح ، بل هو فياليوم

فالحق واضح ، الذين كفروا هي السفلى إلى أن يرتفع التكليف

  والباطل واضح وإن كثر أهله.، وإن ضعف أهله وقلوا

  [من أسماء االله الحسنى]
، لا بآلة ،فلا يفوته شيء كلها لم بالمسموعاتابمعنى ع :سميع

  .ولا يجوز تشبيهه بالحيوانات

  .ى ولا بآلةيشاهدها ويراها لا بمعن، لم بالمبصراتا: عبصير

: بمعنى أن أفعاله تعالى وأحكامه رؤوف بر رحيم ودود رحمن

والمراعاة لمصالح العباد في دينهم ، مبنيه على التيسير والتسهيل

في القلب كما في الإنسان  ةذلك رقوليس معنى ، ودنياهم وآخرتهم

  وذلك لا يجوز.، إثبات ذلك تشبيه الله تعالى بخلقه نأ إذ ؛والحيوان

ōَْɀ ﴿ :والدليل على ما قلنا من التفسير أن االله تعالى قد قال
َ
ů

ءٌ  ْ َ
ƾ ِŷِŰ

ْ
Ŀِų

َ
Ŭ﴾ لك تفلما رأيناه تعالى قد سمى نفسه ب، ]١١[الشورى

  بما لا يتناقض مع هذه الآية.ها الأسماء كان حتما علينا أن نفسر

ن يفسر أن أسماء االله تعالى وصفاته فيجب وهكذا كل ما جاء م



 ]الحسنى االله أسماء من[       ٣٤

ءٌ ﴿: وهي قوله تعالى، بما لا يتناقض مع الآية ْ َ
ƾ ِŷِŰ

ْ
Ŀِų

َ
Ŭ ōَْɀ

َ
ů﴾ ،

﴿ ٌŉńَ
َ
źًا أ

ُ
ŧ
ُ
Ŭ ُ

َ
Ȕ ŴْȲَُŽ űْ

َ
ɉَ[الإخلاص] ﴾̅و.  

űŹِْžْ ﴿ :فقوله تعالى
َ
ŰŠَ ُ ğĬا ĶَŘِ

َ
ţ﴾ ٦[الفتح[، ﴿ َǂَِر ُ ğĬا 

 ُŷْŶȭَ اźŗَُوَر űْŹُْŶȭَ﴾ بفوران االله ، فلا يجوز أن يفسر غضب ]٨[البينة

  واحمرار العينين.، وانتفاخ الأوداج ،الدم

، وسكون دم القلب، بانشراح الصدر ولا يجوز تفسير الرضى

 :ذلك كله تشبيه ومناقضة لقوله تعالى إذ أن ؛وسروره وهدوءه

ءٌ ﴿ ْ َ
ƾ ِŷِŰ

ْ
Ŀِų

َ
Ŭ ōَْɀ

َ
ů﴾ ،﴿ ٌŉńَ

َ
źًا أ

ُ
ŧ
ُ
Ŭ ُ

َ
Ȕ ŴْȲَُŽ űْ

َ
ɉَبل يفسر، ﴾ ̅و 

 ويفسر الرضى و كليهما.أ اجل أو الآجلعالغضب بفعل الانتقام ال

  أو الحكم بذلك.، بفعل الثواب العاجل أو الآجل أو كليهما

جل ومعنى ذلك: أنه تعالى لا يع ،حليم ومن أسمائه تعالى

ولا يجوز أن  بالنعم.بل يمهلهم ويمدهم ، بالانتقام من العصاة

إذ أن ذلك تشبيه  ؛وهدوء الأعصاب، برزانة العقل نفسر ذلك

 .د نفى االله ذلك كما ذكرنا سابقاً وق، وتمثيل الله تعالى بخلقه
 ŉََŽاهُ ĵَļŚَźŏُْȼŲَنِ ﴿ :وقوله تعالى

ْ
Ůَķ﴾ قد تولى االله تعالى  ]٦٤[المائدة

َ ﴿ :تفسير ذلك بقوله بعدها مباشرة ȹ 
َ

ťْž
َ
Ŭ ŨُِŧْŶȬُ ُءĵ

َ
Œ﴾ ٦٤[المائدة[ ،

لك إذ أن ذ ؛ولا يجوز تفسير ذلك بأن الله يدين اثنتين يبسطهما

تعالى االله عن الجوارح والأعضاء  ،تشبيه وتمثيل له تعالى بخلقه

ءٌ ﴿ ْ َ
ƾ ِŷِŰ

ْ
Ŀِų

َ
Ŭ ōَْɀ

َ
ů.﴾  

ĵَŶِȿžُتعالى: ﴿ هوقول
ْ
ȭ

َ
įِķ ِيŋْ

َ
Ə﴾ بمعنى: تجري في  ]١٤[القمر

  حراستنا وحفظنا.



 ٣٥        ]والمتشابه المحكم[

ِ ﴿ وقوله تعالى: ğĬا ĶِْŶŁَ Ǎِ ĺُŚْğŋ
َ
Ŧ ĵŲَ 

َ َ
ȇ ĵَĻ َǪْńَĵَŽ﴾ ٥٦[الزمر[ 

  .التفريط إنما يكون في الطاعة إذ ؛ما فرطت في طاعة االله: على بمعنى

ĵنٍ ﴿ :وقوله تعالى
َ
Ŧ ĵŹَْž

َ
ŰŠَ ŴْŲَ 

Ġ ُ
ȁ̛  و

ُ
 وŷُŁَْ رūَِّɅَ ذ

َ
ǐْĸَɆَو

ŋَامِ 
ْ
Ŭ ِ

ْ
ƃلِ وَا

َ
Ɔَ ْƠربك.: ويبقى معناه [الرحمن] ﴾̜ا  

ِ ﴿ :وكذلك قولة تعالى ğĬا ِŷŁَْźِɉ űْȲُųُِšśْ
ُ
ȫ ĵųَ

ğ
ȫِ٩[الإنسان ﴾إ[، 

﴿ ِ ğĬا ŷُŁَْو ğűĿَ
َ
ȯ﴾ وز تفسير ذلك بالأعضاء ، ولا يج]١١٥[البقرة

  .تعالى االله عن ذلك علواً كبيراً  ،والجوارح

ǰِĵَةٌ ﴿ :وقوله تعالى
َ
ŵ ŊٍِɌŲَْźَŽ ٌهźŁُُةٌَ  ̗وŋŝِĵ

َ
ŵ ĵŹَِّɅَر 

َ
Ǔِ[القيامة] ﴾̘إ 

صاة تنتظر كما أن وجوه الع، هبناظرة بمعنى منتظرة لرحمة االله وثوا

  والعقاب الدائم. ،يومئذٍ النقمة الفاقرة

وذلك أن  ؛رى يوم القيامةبأن االله يُ  ولا يجوز أن يفسر ذلك

المخلوقات، فكل ما يرى بالعين فهو الرؤية بالعين لا تقع إلا على 

  مخلوق محدث.

 إلا ما كان جسماً أو ى بالعينأنه لا ير ذلكوالدليل على 

  واالله تعالى ليس بجسم ولا عرضٍ.، عرضاً 

  [المحكم والمتشابه]
ĵَļِŭبَ ŷُْŶِŲ ءاĵَŽَتٌ ﴿: قال االله تعالى

ْ
ůا ūَْž

َ
ŰŠَ 

َ
Ōَل

ْ
ŵ
َ
Ɂ ِي

ğ
ȑا źَŸُ

 Ǎِ ŴَŽِ
ğ

ȑا ĵ ğŲ
َ
į
َ
Ŧ ٌتĵŹَِķĵ

َ
ŒَȽŲُ ŋُŇَ

ُ
ĵَļِŭبِ وَأ

ْ
ůا Ġم

ُ
ĵųَتٌ ğŴŸُ أ

َ
ŭ

ْ ُ
Ƥ űْŹِِɅź

ُ
Ű
ُ
ũ

 űُ
َ
ŰšْȬَ ĵŲََو ِŷِŰɆِو

ْ
įَĻ َءĵ

َ
Ťِļْķوَا ِĹَŶْļِŧ

ْ
ůءَ اĵ

َ
Ťِļْķا ŷُْŶِŲ ŷََķĵ

َ
Œ

َ
ȶ ĵŲَ 

َ
źšُِĸن

ğ
Ƚَž

َ
ȯ ŢٌْɆَز

 ِű
ْ
Űِš

ْ
ůا Ǎِ 

َ
źن

ُ
ňŎِاğŋɉوَا ُ ğĬا 

ğ
ƅِإ ŷُ

َ
ŰɆِو

ْ
įَĻ...﴾  د أخبر ، فق]٧[آل عمرانالآية

محكمات هن أم  أن في القرآن الكريم آيات االله تعالى في هذه الآية



 ]والمتشابه المحكم[       ٣٦

، وأن فيه آيات متشابهات، أصل الكتاب نه :بمعنى، الكتاب

  ا الذين في قلوبهم زيغ.هيتبع

أنه لا يعلم تفسير الآيات  وأخبر االله تعالى في هذه الآية

  ات إلا االله والراسخون في العلم.المتشابه

: قال وكل طائفة تقول، مختلفة ائفوالمسلمون اليوم ط ،نعم

وحينئذ فالواجب على المسلم ؛ و...إلخ، وقال االله تعالى، االله تعالى

، : قال االله بقولهمترفلا يغ، القرآن المحكم والمتشابهفي أن يعلم أن 

االله  يله إلافلعلهم يستدلون بالمتشابه الذي لا يعلم تأو ؛قال االله

  .والراسخون في العلم

، أن يتعرف على الراسخين في العلم وحينئذ فيجب على المسلم

  ويأخذ تفسير آيات االله منهم.، ويبحث عنهم

آل  أن الراسخين في العلم هم وقد قدمنا بعض الأدلة على

ولو لم يكن من ، دون غيرهم من طوائف المسلمين÷ محمد 

ُ ﴿ :وهي قوله تعالى، الأدلة على ما قلنا إلا آية التطهير ğĬا ŉُɆِŋُŽ ĵųَ
ğ
ȫِإ

 ōَŁِّْŋɉا űُȲُْŶȭَ ĶَِŸ
ْ
ŊُȎًِاǞِŹśْ

َ
ȩ űْ

ُ
ȡŋَِŹّśَُɆَو ĺِْžَ

ْ
Ȋا 

َ
ŮŸْ

َ
 - [الأحزاب] ﴾̢أ

؟! وقد جاء بما يشهد لهم بما قلنا ما كيف، ثبوت ما قلنا لكفى في

بهذه  وكفى، لكثرته عند أهل السنة وغيرهم ضاقت عنه الأسفار

  .الشهادة لهم من االله تعالى

، هم أهل الحق العلم بأن أهل البيت دين العظيمةلفمن أصول ا ،نعم

وأن من خالفهم ، وأنهم المفسرون للقرآن، وأنهم الراسخون في العلم

وإن تمظهر بالصلاح والصلاة  والزيغ والهلكة فقد وقع في الظلال



 ٣٧        ]معانيها تشتبه قد آيات تفسير[

وذلك أن من خالفهم فقد  ؛د والورع والعبادة وترتيل القرآنوالزه

وخالف ، ÷خالف الحق الذي نزل به جبريل من السماء على محمد 

وأن من أطاعهم ودان بدينهم فقد ، وخالف رب العالمين، ÷ النبي

  .وأطاع االله ورسوله، دان بالحق

űُȲُْŶȭَ ĶَِŸ ﴿: لما نزل قول االله تعالى ،نعم
ْ
ŊُȎِ ُ ğĬا ŉُɆِŋُŽ ĵųَ

ğ
ȫِإ

ǞًِŹśْا
َ
ȩ űْ

ُ
ȡŋَِŹّśَُɆَو ĺِْžَ

ْ
Ȋا 

َ
ŮŸْ

َ
، جمع رسول ]٣٣[الأحزاب ﴾اōَŁِّْŋɉ أ

، ولف عليهم كساءً  وفاطمة والحسن والحسين اعليɵ ÷ االله 

فأذهب عنهم الرجس، ، اللهم هؤلاء أهل بيتي(( :ثم قال

ل السنة ههكذا رواه أهل الحديث من أ ،وطهرهم تطهيرا))

بن كثير في تفسيره اذلك ذكر منهم مسلم في صحيحه ، وغيرهم

  عند تفسير هذه الآية من سورة الأحزاب.

  ]نيهاا[تفسير آيات قد تشتبه مع
 űžِŪļَŏَْȹَ ﴿ قوله تعالى:

ْ
ن

َ
ĵءَ űْȲُْŶِŲ أ

َ
ő Ŵْųَِɉ̝  

ğ
ƅِإ 

َ
ĵءوُن

َ
Œ

َ
ȶ ĵŲََو

 َǻِų
َ
ɉĵšَ

ْ
ůا Ġَرب ُ ğĬءَ اĵ

َ
Œَȹ 

ْ
ن

َ
:أن االله تعالى قد  ][التكوير ﴾̞أ المعنى 

أو طريق ، : طريق الهدايةء للإنسان أن يختار أحد الطريقينشا

ره من في طريق الهداية غاية الترغيب، وحذ هورغب، الضلالة

  .طريق الضلالة غاية التحذير

فعلى هذا مشيئة البشر ليست مشيئة مستقلة عن مشيئة االله 

  .الطريقين الله للمكلف أن يختار أيَّ فقد شاء ا، تعالى

ĵءُ ﴿ :وقوله تعالى
َ
Œَȹ ŴْŲَ يŉِŹَْɆَءُ وĵ

َ
Œَȹ ŴْŲَ 

Ġ
ŮŘُِŽ﴾ ٨[فاطر[ 

: إن الهداية والضلال من االله تعالى تكون نتائج لأسباب نقول



 ]معانيها تشتبه قد آيات تفسير[       ٣٨

فالهداية هي من نتائج الأعمال ، مات يعملها الإنسانومقد

وهذا هو ما ، القبيحةالصالحة، والإضلال هو من نتائج الأعمال 

ĵبَ ﴿ :نجده واضحاً في قوله تعالى
َ
ŵ
َ
Ɂ ŴْŲَ ِŷْ

َ
Ȏِي إŉِŹَْɆَ٢٧[الرعد ﴾و[، 

﴿ ُŉŸَĵŁَ ŴَŽِ
ğ

ȑوَاžِȯ واĵَŶ
َ
ŰُĸŎُ űْŹُğŶȬَŉِŹَْ

َ
ȍ ĵَŶ﴾ [الروم]﴿ ، وْاŉََļŸْا ŴَŽِ

ğ
ȑوَا

ǞًِĿا وĵŲََ ﴿ ،]١٧[محمد ﴾زاَدŉًŸُ űْŸَُى
َ
Ŭ ِŷِķ يŉِŹَْɆَا وǞًِĿ

َ
Ŭ ِŷِķ 

Ġ
ŮŘُِŽ

 َǻِŪŎِĵ
َ
ŧ
ْ
ůا 

ğ
ƅِإ ِŷِķ 

Ġ
ŮŘُِŽ̛  ŉِšَْȨ ŴِْŲ ِ ğĬا ŉَŹْȭَ 

َ
źŘُن

ُ
ŪْŶȬَ ŴَŽِ

ğ
ȑا

 َś
ْ
ŪَɆَو ِŷِũĵَĿžِŲ Ǎِ 

َ
ŉُŏِون

ْ
ŧُɆَو 

َ
ŮŔَźُŽ 

ْ
ن

َ
ُ ŷِķِ أ ğĬا ŋَɊَ

َ
 ĵŲَ أ

َ
źšُن

رضِْ 
َ ْ
Ɓ[البقرة] ﴾ا﴿ ، ٍ ِǚّ

َ
ŭَļŲُ Ķِ

ْ
Ű
َ
ũ ِ

ّ ُ
ȁ 

َ َ
ȇ ُ ğĬا şَُĸśْȬَ ūَِɉ

َ
Ŋ

َ
Ŭ

 ŉِŹْȬَي ﴿ ،[غافر] ﴾ĵğĸŁَ̤رٍ 
َ

ƅ ُ ğĬوَا űْŹَُɅź
ُ
Ű
ُ
ũ ُ ğĬا 

َ
زَاغ

َ
źا أ

ُ
ţَزا ĵ ğų

َ
Ű
َ
Ŧ

 َǻِŪŎِĵ
َ
ŧ
ْ
ůمَْ اź

َ
Ū
ْ
ůا ﴿ ،[الصف] ﴾̆اź

ُ
ŵ
َ
ǽ ĵŲَ űِْŹِɅź

ُ
Ű
ُ
ũ 

َ َ
ȇ 

َ
 رَان

ْ
Ůَķ 

ğ َ
ȃ

 
َ
 ﴿ ،[المطففين] ﴾źُĸŏِȲَْŽ̏ن

َ
Ɔ

َ
Ŧ űِْŸِŋ

ْ
ŧȲُِķ ĵŹَْž

َ
ŰŠَ ُ ğĬا şََĸŚَ 

ْ
Ůَķ

 
ً

ƆžِŰ
َ
ũ 

ğ
ƅِإ 

َ
  .[النساء] ﴾źُŶِŲİُْŽΜن

الإضلال والطبع والزيغ الذي ذكره االله تعالى هنا فإنه  ،نعم

وإن حصل بسبب من الإنسان فليس معنى ذلك أن االله تعالى 

 فهم داخلون في أدخلهم بسبب معاصيهم في الضلال والزيغ

ومنعهم من ، بل المعنى أن االله تعالى حجب عنهم ألطافه، ذلك

، عليهم الأهواءوعند ذلك تسيطر ، ووكلهم إلى أنفسهم، توفيقه

  .تستولي عليهم شياطين الإنس والجنو



 ٣٩        ]المنكر عن والنهي بالمعروف الأمر[

  ]الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر[
ŴْȲَُ ﴿:لقوله تعالى ؛والنهي عن المنكر، يجب الأمر بالمعروف

ْ
ȋَو

 ŴِŠَ 
َ
ŋُْšųَوفِ وźْŹَْŶَɆَن

ْ
ɉĵِķ 

َ
ŋُɊُون

ْ
įَɆَو ِǞَْ

ْ
Ƣا 

َ
Ǔِإ 

َ
 źŠُŉَْŽن

ٌ
Ĺ ğŲ

ُ
űْȲُْŶŲِ أ

 ِɌ
َ
ůو

ُ
ŋِ وَأ

َ
ŭْŶųُ

ْ
ɉا űُŸُ ūَ 

َ
źŅُِŰن

ْ
ŧųُ

ْ
ɉ[آل عمران] ﴾ͩا.  

لقوله  ؛بشرط القدرة والتمكن على ذلك وإنما يجب ذلك

ُ ﴿ :تعالى ğĬا 
ُ

ťِ
ّ
ŰȲَُŽ 

َ
ƅ ĵŹَšَŎُْو 

ğ
ƅِإ ĵŏً

ْ
ŧ
َ
ȫ﴾ [البقرة] وبشرط ،

من  نوذلك لأ ؛عنه محرم ىوما ينه، المعرفة بأن ما يأمر به واجب

شرط ألا بو، عن المعروفنهى يلم يكن كذلك قد يأمر بالمنكر، و

حينئذ يكون كالإغراء  هزيادة المنكر؛ لأن يؤدي الأمر والنهي إلى

  وذلك لا يجوز.، بالقبيح

 والنهي عن، والأمر بالمعروف، ويجب أن تكون الدعوة إلى االله

 ﴿: لقوله تعالى ؛وحسن القول، باللين والرفق المنكر
َ

Ǔِإ 
ُ
ادْع

Ĺųَِ وَا
ْ
ŭِ

ْ
ơĵِķ ūَِّɅَر ŮِžِȼŎَ َǗِ Ʋِ

ğ
ůĵِķ űْŹُ

ْ
ɉِدĵŁََو ِĹŶَŏََ

ْ
ơا ِĹŞَŠِْźųَ

ْ
ɉ

 ُŴŏَńْ
َ
ولا يجوز ذلك بالمخاشنة والمغالظة والذم، وقد  .[الإسراء] ﴾أ

حين أرسلهما إلى فرعون:  ’قال االله تعالى لموسى وهارون 

﴿ 
َ

ƅź
ُ
Ū
َ
ȯ  ُ

َ
Ȕ  

ً
ƅźْ

َ
ũ  

ً
ĵŶِّ

ğ
Ȏ  ُŷ

ğ
Űšَ

ğ
ů  ُŋ

ğ
Ŭ

َ
ŊļَȬَ  ْو

َ
  أ

َ
ǀ

ْ َ
ƞ﴾ ٤٤[طه[.  

  ][الإيمان باليوم الآخر
اد بالبعث من بعد الموت بعث قيجب الإيمان والتصديق والاعت

فمن كان ، وذلك ليجزي االله كل نفس بما كسبت، الروح والبدن

والرضوان ، من أهل الإيمان والتقوى فسينال الرحمة من االله



 ]والكافر والمنافق،، والفاسق المؤمن،[        ٤٠

وسيدخله االله تعالى برحمته جنات النعيم ، والمغفرة والإحسان

فيها  وأنتم، وتلذ الأعين، على ما تشتهيه الأنفسالمشتملة 

   بشر.لا يخطر على قلب  وفيها من النعيم ما، خالدون

ه االله تعالى لعباده المؤمنين د اشتمل القرآن على كثير مما أعدوق

َيğ وكل ذلك حق لا بد من وقوعه ﴿، التائبين َȐ 
ُ

źْل
َ
Ū
ْ
ůا 

ُ
ل ğŉَĸȬُ ĵŲَ﴾ [ق]، 

﴿ 
َ

ƅ َ ğĬا 
ğ
ĵšَžِųدَ إنِ

ْ
ɉا 

ُ
ťِŰ

ْ ُ
ƞ̊﴾ [آل عمران]﴿ ، ِ ğĬا ŴَِŲ 

ُ
ŉَŔْق

َ
وŴْŲََ أ

ĵًĿŽŉِńَ﴾ ٨٧[الإسراء[.  

على ا من مات مصرɵ  نالتصديق والاعتقاد أ وكذلك يجب

العصيان والكفران فإن له جهنم خالداً فيها مخلداً في العذاب 

كلما نضجت ، ومقطعات النيران، وشراب الحميم، الأليم

وكل ما قدمنا ، جلودهم بدلهم االله جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب

  .مما لا خلاف فيه

  والكافر]، المنافقو، [ المؤمن، والفاسق
  واجتنب المقبحات.، المؤمن : هو من أتى بالواجبات

يترك فريضة  أو، : هو الذي يرتكب معصية كبيرةوالفاسق

فيسمى ، يخرج من الإسلام : أنه لاوحكمه قطعية جراءة وتعمداً.

، ارماً وآثمً مجو، وظالماً ، بل يسمى فاسقاً ، ولا يسمى مؤمناً  مسلماً 

ĵ ﴿ :الىوقد قال االله تع ،وغاشماً 
ً
ŪŎِĵ

َ
Ŧ 

َ
ن

َ
ǽ Ŵْųَ

َ
Ŭ ĵًŶِŲİْɊُ 

َ
ن

َ
ǽ Ŵْųَ

َ
ȯ
َ
أ

 
َ
 źَُļŏَْȹون

َ
ƅ̓﴾ [السجدة].  

  .وإن كان يظهر الإيمان ويبطن الكفر جاز أن نسميه منافقاً  ،هذا



 ٤١        ]العبد وفعل االله، فعل[

أو ينكر شيئاً من ، والكافر: هو من ينكر الصانع الحكيم

أو أنه يفعل المعاصي أو ، أو من يشبهه بخلقه، أسمائه الحسنى

أو شيئا ً مما ، ÷أو ينكر الرسول ، أو أن له شريكاً ، يريدها

  علم أنه من الدين قطعاً.

  ]وفعل العبد، [فعل االله
  عراض.أجسام وما يلحقها من الأ أفعال االله تعالى هي

فالإنسان يجمع ، حركات وسكون لا غير وأفعال العبيد هي

ونحو ، أو يفرق بينها، ويضم بعضها إلى بعض أشياء موجودة

ثم يلحق ، ذلك مما لا عمل له سوى الحركات والسكنات

وذلك على ، الإنسان في عمله من التعب والنصب ما يلحقه

  .وعلى حسب أحوال الفاعل، حساب قلة العمل وكثرته

فليس في ، ف أفعال العبدفإنها على خلا أما أفعال االله تعالى

ولا يلحقه تعب ولا نصبٌ، ، أفعاله تعالى لا حركة ولا سكون

ءٌ وźَŸَُ تاج سبحانه إلى آلةٍ ولا أعوان ﴿ولا يح ْ َ
ƾ ِŷِŰ

ْ
Ŀِų

َ
Ŭ ōَْɀ

َ
ů

 ُǞŕَِ
ْ

Ȋا şُžِų ğŏɉ١١[الشورى ﴾ا[.  

ةِ ﴿ ğŌِš
ْ
ůربَِّ ا ūَِّɅَر 

َ
 ĵŅَْĸŎُن

َ
źن

ُ
ŧŕَِŽ ĵ ğųȭَε  

َ َ
ȇ ٌم

َ
ƆŎََو

 َǻِŰŎَْŋųُ
ْ
ɉاζ  َǻِų

َ
ɉĵšَ

ْ
ůربَِّ ا ِ ğĬِ ŉُųَْ ْơوَاη﴾ ، وصلى االله على محمد

  .وآله الطاهرين

  هـ.١٤٢٠من ذي الحجة سنة  الأواخر تحريراً في العشر
  



 الفهرس       ٤٢

	الفهرس

  ٣  ....................................................  ]المقدمة[

  ٣  ...................................  أول الطريق إلى العلم باالله

  ٥  ...................................  المرحلة الثانية من التفكير

  ٥  ........................................  وهو بكل شيء عليم

  ٦  ...........................................  هو الأول والآخر

  ٧  .........................................  وهو السميع البصير

  ٧  .............................................  ليس كمثله شيء

  ٩  ...........................................  [آيات متشابهات]

  ١٠  .......................................  والتصور][التصديق 

  ١١  ......................................  [أدلة الكتاب والسنة]

  ١١  ...........................................  [وفاق وخلاف]

  ١٢  .....................................  وربك الغني ذو الرحمة

  ١٣  ...................... لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار

  ١٦  ............................................  قل هوا االله أحد

  ١٧  ..............................................  [عدل حكيم]

  ١٩  ..................................  ولا تزر وازرة وزر أخرى

  ٢٠  ...............................  لا يكلف االله نفسا إلا وسعها

  ٢٠  ...........................................  واالله يقضي بالحق

  ٢١  ....................  يريد االله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر

  ٢١  ..................................  ÷][محمد رسول االله 

  ٢٣  .......................  [الإيمان بالكتب والرسل والملائكة]



 ٤٣        الفهرس

  ٢٤  ..........................................  [أهل البيت %]

  ٢٦  ............................................  [القول الفصل]

  ٢٧  ..........................................  [أساس الإسلام]

  ٢٧  ......................................  وزيادة بيان] توضيح[

  ٢٩  .....  شيء من مذاهب أهل البيت % في أصول الدين][بيان 

  ٣٣  .....................................  [من أسماء االله الحسنى]

  ٣٥  .........................................  [المحكم والمتشابه]

  ٣٧  .............................  [تفسير آيات قد تشتبه معانيها]

  ٣٩  ........................  [الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر]

  ٣٩  ......................................  [الإيمان باليوم الآخر]

  ٤٠  .....................  [ المؤمن، والفاسق، والمنافق، والكافر]

  ٤١  .....................................  [فعل االله، وفعل العبد]

  ٤٢  ....................................................  الفهرس

 


